
  A l e x a n d e r   L e i b i t z 
 

COITUS  INTERRUPTUS

Von der Verlegenheit
      des Menschen um die Worte      

der Antwort

( Adams Lüge )



PDF
_________________________________________

URL:      http://www.emenope.de/coitus_interruptus.pdf

Homepage:        emenope.de

     E-mail:       mail@emenope.de

Provider (ISP):      Neue Medien Münnich

 Recent upload:       27. Feb.  2013   C.I. HP-XVII. 

Previous upload:       20. Feb.  2013   C.I. HP-XVI.

First upload:          19. Sept. 2010   C.I. HP-I.

Verfasser:    Alexander Leibitz
geb. am 14.Aug 1966 in Lahr



HP-XVII. 2013

Das nachfolgende Werk basiert auf einer sehr umfang-
reichen  Sammlung  philosophischer  Aufsätze,  die  ich 
über  beinahe drei  volle Jahrzehnte  hinweg selbst  ver-
faßt, regelmäßig überarbeitet und immer wieder mit den 
vorläufigen Schlüssen oder Ergebnissen anderer Auto-
ren diesen Faches verglichen habe. Diese Aufsätze re-
präsentieren insofern die vorläufigen Schlüsse aus ge-
danklichen  Auseinandersetzungen  zwischen  mir  und 
diversen Quellen schriftlich überlieferten Gedankengu-
tes zu den Allerweltshemen Recht, Moral, Gott, Logik 
und Ethik, und solange ich noch dem Eindruck unterlag, 
über das Mittel der Offenlegung darin verborgener Wi-
dersprüche über die vorläufigen Wahrheiten der Autoren 
und  meinerselbst  hinauszukommen,  hieß  ich  das  aus 
meiner  Sicht  so  überaus  verheißungsvolle  Prozedere 
„Emenopsis“. Es war zunächst ein ganz bedeutungsloses 
Phantasiewort, abgeleitet von der alphabetisch sortierten 
Lautreihe … m, n, o, p, ... (gesprochen:  em-en-o-pe) – 
dies auch in Erinnerung an den Namen der daheimge-
bliebenen,  treuen  Gemahlin  Odysseus‘  „Penelope“. 
Weil ich aber lange nicht wußte, was diese Wortschöp-
fung letztlich bedeuten, heißen oder aufrufen soll oder 
was mich dabei Ritt,  gerade dieser Lautfolge eine be-
sondere Beachtung zu schenken, stand es zunächst für: 
„Ich weiß nicht, was es ist oder heißt“, ferner für die 
Frage: „Was heißt es, und was ist das Wort“. Es entwi-
ckelte sich daraus eine immer stärker werdende Konzen-
tration auf die Frage nach der eigentlichen Bedeutung 
dieser oder jener Vokabel und nach dem Bedeuten und 
dem Wesen des Wortes überhaupt.  Ich fand,  der Aus-
druck „Rechtsprechung“ korrespondiere sowohl Inhalt-
lich wie  auch  lautlich  ganz unmittelbar  mit  der  Wen-



dung „richtig Sprechen“ und diese wiederum mit dem 
Ausdrücken  „Deutsch“  und  „Deutung“.  Heute  betitelt 
„Emenopsis“ meine Hinführung zum Wort durch die In-
fragestellung des überlieferten Wortes – meine autodi-
daktische Einführung in die Etymologie und die Logik 
der verbalen Aussage (↔ Aussagenlogik) – meine Ein-
führung in das Wesen der Wahrheit und das Unwesen 
der  Lüge.  Etymologie  entmystifiziert  geheimnisvolle 
Formulierungen alter Texte. Emenopsis steht also auch 
für die Überwindung des Mystizismus mit Hilfe eines 
vormals ganz besonderen Hanges zum Mystischen, be-
zeichnet insofern eine Grenzüberschreitung und korre-
spondierte endlich emotional mit dem Herrenwort: 

„Erkenne das,  was dir vor Augen liegt, und das,  
was vor dir verborgen ist, wird sich dir enthüllen. Denn  
es  gibt  nichts  Verborgenes,  das sich  nicht  offenbaren  
wird.“ 

Die weitverbreitete Ansicht, dernach es unter ande-
rem auch solche Dinge oder Sachverhalte gäbe, welche 
dem Menschen nicht  zugänglich seien oder für immer 
ein  Geheimnis  bleiben  müssten,  widerspricht  diesem 
und wird infolgedessen trotz aller Schwierigkeiten, wel-
che diese „These“ mitsich bringt,  nicht  akzeptiert.  Es 
liegt meiner Überzeugung nach in der Natur des Wortes, 
dass  jeder  Infragestellung  (des  Wortes)  eine  Antwort 
mitgegeben ist – „wer suchet, der findet“ – und auch an 
dieser Tatsache ist  letztlich nichts geheimnisvolles:  Es 
kann  nur  alljenes  nicht  beantwortet  werden,  wonach 
nicht  gefragt  werden  kann  oder  wonach  noch  nicht 
gefragt worden ist. Wort und Antwort müssen logischer-
weise immer schon vor ihrer Infragestellung da gewesen 
sein,  und  insofern,  als  der  Inhalt  eines  Wortes  schon 
bekannt ist, ist auch die Antwort auf seine Infragestel-
lung  bekannt,  denn  ansonsten  könnte  auch  niemals 
deutlich  werden,  wonach  gefragt  ist,  sobald  auch  nur 
irgendein Fragesatz formuliert  worden ist  – die Suche 
nach Antworten wäre auch unter den allebesten Umstän-
den sonstiger Art völlig aussichtslos ... 

Under construction    

Der hier vorgestellte Aufsatz sowie die zugrundeliegen-
de  Handschriftensammlung  befindet  sich  in  laufender 
Bearbeitung, Durchsicht und Neusortierung. Es sind in-
sofern nur  Zwischenergebnisse auf dem Weg zu einer 
noch  unbekannten  Endfassung,  mit  welcher  nicht  vor 
Ablauf des Jahres 2015 gerechnet werden kann. Aktuali-
sierungen  der  Homepage-Version  (HP)  finden  derzeit 
und  in  der  Regel  im zwei-  bis  dreiwöchigen  Abstand 



statt,  doch unter  Umständen  können  solche  neuen 
Uploads auch bis zu drei Monate ganz unverändert ste-
hen  bleiben  oder  schon Tags darauf  gegen korrigierte 
Versionen ausgetauscht sein. Da der Titel „Coitus Inter-
ruptus“ stets der selbe bleibt und über den Fortschritt 
des  Textes  nichts  aussagen  kann,  ist  dem Vorsatz  des 
Werkes zur genaueren Identifizierung eine magenta-far-
bene HP-Nummer (fortlaufende Zählung  in römischen 
Ziffern  mit  Jahreszahl)  mitgegeben.  An  dieser  Kenn-
zeichnung ist die Version am schnellsten und einfachs-
ten zu erkennen, aber darüberhinaus sind auch im Kopf 
des  Vorsatzes  das  Datum  des  letzten  und  vorletzten 
Uploads  (incl.  HP-Nr.)  festgehalten.  Alle  vormaligen 
Versionen  werden  auch  von  mir  privat  unter  dieser 
Nummer elektronisch gespeichert und archiviert.  Auch 
mit einer Gliederung / Inhaltsangabe ist nicht vor Ablauf 
2012 zu  rechnen.  Eine schnelle  Übersicht  zum Inhalt 
(stark vereinfacht) kann sich der interessierte Leser je-
doch mit der eigens zu diesem Zweck erstellten „Vor-
schau auf Coitus Interruptus“ verschaffen.

Schwabach, am 20. Mai 2011      A.L.



A l e x a n d e r   L e i b i t z

COITUS  INTERRUPTUS

 Von der Verlegenheit 
des Menschen um die Worte

  der Antwort 

 (  Adams Lüge  )



Die Höllenfahrt des Unbezwingbaren

Als Adam in einen tiefen Schlaf gefallen war, träumte  
ihm vom eigenen Fleisch und Bein. Ihm träumte, sie gin-
gen hin und äßen vom Baum der Gnosis, in dessen Zwei-
gen ihre Noema wuchsen. 

                             Er sollte nie wieder aufwachen ...

(A.L.)                     

m    n    o    p



Vorwort  

Laut Prolog des Johannesevangeliums – „Am Anfang war das Wort  
und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort ...“ – ist  der 
Schöpfer der Welt mit dem Wort (Logos) zu identifizieren und daher 
mindestens ebenso existent wie Literatur, Unterhaltung oder Unter-
halt. Derselbe existiert mindestens ebenso gewiss wie die Legende 
selbst, wie die heilige Schrift oder alle Unterrichtung und Überliefe-
rung  in  mündlicher  oder  schriftlicher  Form.  Seine  Existenz  zu 
bezweifeln oder gar zu leugnen, bezweifelt oder leugnet den alltägli-
chen Vorgang an den Schulen und Universitäten in aller Herren Län-
der, denn zumindest die Vorlesung (Predigt v. lat.:  predicare) samt 
Zitat, Sinn, Zweck und Erfolg. Von da an stellt sich dann nur noch 
die Frage, ob so ein Logos tatsächlich auch noch dazu imstande ist,  
sämtliche Leugner ins pech- und schwefeltrunkene Ab- oder Jenseits 
zu befördern, denn wenn „Ja“, dann hätten wir den vermeintlichen 
Übeltäter  auch  noch  mit  jenem  identifiziert,  der  das  Geschlecht 
„Adam“, wie  von Moses  berichtet,  in  zwei  Hälften,  beziehungs-
weise, zwei Geschlechter geteilt hat und des Paradieses verwies – 
das sogenannte  Lob alias  Liebe,  Bündnis,  Wort oder  Versprechen. 
Heute, allerdings, würde man so unermesslicher Ur-teils-kraft viel-
mehr die Bezeichnungen Ge- oder Verlöbnis geben, denn anders ist 
dieses sagenhafte  Wort nicht mehr so gut mit Logik und Verstand 
unter einen Hut zu bringen, wie von Aristoteles gefordert. Für den 
Philosophen des antiken Griechenlandes, waren das Wort und der 
Verstand  dasselbe  wie  ein  Versprechen  oder  Gelöbnis,  und  das 
Gelöbnis  dasselbe wie eine Deutung oder Nominaldefinition.  Mit 
diesen wenigen Worten verstaubter Vorzeit wären wir schon mal auf 
die richtige Fährte gebracht, denn wenn man sich die Argumentation 



diverser, eingeschworener Atheisten bei Lichte betrachtet, kann man 
sich lediglich des banalen Eindruckes nicht mehr erwehren, dass die 
Deutung der Worte alles ist, woran sie scheitert. Es scheitert sozusa-
gen am Deutsch. Aber zugegeben: Es ist auch die vergebliche Argu-
mentation  vermeintlicher  Theisten  eine  solche,  die  an  nichts 
anderem wie nur an der Deutung ihres Vokabulares scheitert. Beide 
Parteien  reden  aneinander  vorbei,  und  beiden  Parteien eignet  die 
ebenso  naive  wie  seltsame Vorstellung,  dass  die  ein  oder  andere 
Vokabel immer nur das bedeute, was man sich darunter gerade vor-
stellt oder einbildet – die naive Vorstellung, Einbildung sei dasselbe 
wie Bildung, und Bildung dasselbe wie eine Einrichtung von beson-
derem Wert. Deutlich wird dabei aber nur eines: 

Da Einbildungen von niemandem sonst wahrgenommen werden 
können, als dem, der sie hat, ist trotz gleichbleibendem Vorlesetext 
nicht davon auszugehen, dass ein und dieselbe Vorlesung zu ein und 
derselben  Bildung  führt  –  ganz  im Gegenteil:  Wenn  nicht  ganz 
unzweideutig zu ermitteln und zu beweisen ist, was ein Wort bedeu-
tet oder nicht bedeutet, dann ist Bildung nichts anders als nur heiß 
gequirrlter Quatsch mit viel Krümeln und Soße. Es wird dann von 
einem Gott gesprochen, der nicht derselbe ist, wie der, welcher exis-
tiert oder der, von welchem Johannes gesprochen hat.  Mit einem 
Wort: Es wird dann nur noch hanebüchener Blödsinn verzapft und 
ebender gegen imens hohe Studiengebühren an ein leichtgläubiges 
Volk verkauft. Alle Deppen hören oder lesen den selben Text, aber 
alle entnehmen ihm ganz verschiedene Aussagen und verschiedene 
Bildung. Von Wissen oder Ahnung findet sich dann vor allem in den 
Naturwissenschaften nicht auch nur eine Spur, eine Ahnung oder ein 
„Jota“,  denn  mit  einem  Zweifel  an  Gottes  Existenz,  Güte  oder 
Gerechtigkeit, ist weit mehr bezweifelt als nur die Aussagen einer 
Bibel. Wie bis hier erklärt, ist damit am Wort überhaupt gezweifelt, 
also an Sinn,  Kraft und Zweck, jedwelcher Vorlesung, Erklärung, 
Unterrichtung oder Überlieferung. Jünger, Schüler oder Studenten 
erinnern unter solchen Umständen nur noch, was verlautet wurde, 
aber  nicht,  was  gesagt  oder  bezeugt  wurde.  Freilich  erinnern  sie 
auch noch, was gezeigt worden ist, aber im Vergleich zu dem, was 
ihre gesamte Vorfahrenschaft zu Gesicht bekam und aufgeschrieben 
worden ist,  ist das verdammt wenig, und deshalb sprach der Herr 
Oberlehrer:  „Verdammt  sei  der  Acker  um  deinetwillen!“. Den 
Imperativ wählte er nicht etwa deshalb, weil er sich maßlos aufge-
regt hätte oder wegen eines entwendeten Apfels nach Rache sann, 
sondern weil er der Imperativ selbst ist, also das Gebot, denn das 
Wort. Tatsächlich liegt dem Fluch ein Beschluß zugrunde, allerdings 
keiner, der erst bei Zeiten gefaßt worden wäre, sondern solcher, der 



schon die Voraussetzung und Grundlage aller Welt und aller Inhalte 
menschlicher  Wahrnehmung  bildeten  und  Adam nur  noch  beige-
bracht werden mußte. Adam dachte  offenbar, für  ihn könne auch 
mal eine Ausnahme gemacht werden,  weshalb ihm Gott  gedachte 
offenbaren zu müssen, was ihm blüht, nachdem er das nun tatsäch-
lich denkt. Das ist das ganze Geheimnis um diesen ebenso Aufsehen 
erregenden wie mißverstandenen Fluch – es geht noch immer auch 
anders. Es geht genau so, wie von Anfang an geplant, prophezeiht 
und beschlossen!

Meines Erachtens erübrigt sich die für das Thema so beliebte 
Eingangsfrage, ob die Frage nach der Existenz Gottes noch „aktu-
ell“  oder gerade zeitgemäß ist.  Wer  so  fragt  –  zumal,  wo nur in 
Reih‘ und Glied mit noch einhundert weiteren Autoren –  fragt wohl 
nur „rhetorisch“, und wer nur rhetorisch fragt, gesteht dem Leser 
schon allein damit, dass er nicht genau weiß, wovon die Rede ist,  
worüber er reden oder wo er mit Reden anfangen soll.  Rhethorik 
oder „Redekunst“ meint eigentlich die Kunst des Ratens, denn >re-
den< kommt  von  >raten< (↔  Rate /  Rätsel  /  Retter  /  Reiter  /  
Ritter / Reise / Rasse / Riese / Ries / Ratio v. lat.:  reor)!  Den Leser 
beschleicht  dabei  auch  nur  allzu  leicht  der  Verdacht,  das  Thema 
„Gott“ mitsamt der Infragestellung seiner Existenz dürfe einem Le-
ser (oder Autor) nicht ganz geheuer oder müsse ihm sogar immer ein 
bisschen peinlich sein. „Theologie“ kann man so nicht vernünftig 
betreiben. Die Frage ist schließlich nicht, ob die Frage gerade „ in“ 
oder „out“ ist, denn für manche ist sie beantwortet, also „out“ (↔ 
out of doupts), und für manche ist die Antwort noch offen, also „in“, 
nämlich „in Frage gestellt“ oder ein „Rätsel“. Das hängt ganz allein 
davon ab, welche Person gefragt ist, denn aufgrund des nicht enden 
wollenden Generationenwechsels werden immer wieder die selben 
Fragen  gestellt,  und  immer  wieder  neue  Pausbacken  neu  einge-
schult. Wissen ist rationiert, und geändert hat sich in dieser Bezie-
hung allenfalls das Bildungsniveau diverser Schulen. Manche Schu-
len verteilen ihre Lehrämter inzwischen auch an theologische Paus-
backen  –  Lehrkräfte,  welchen  sowohl  an  Lehrkraft  als  auch  an 
Erfahrung, Durchblick und Gewissheit mangelt – wodurch auch ih-
ren Schülern die eigentlich schon allerlängstens beantwortete Frage 
ganz zwangsläufig wie eine solche erscheint, die noch immer offen 
ist, beziehungsweise, einer „Glaubensfreiheit“ oder nur einer Ausle-
gung des Nomens >Gott< unterliegt. Den solchermaßen mehr oder 
minder indirekt suggerierten Unsinn will ich hier mit Hilfe des Wor-
tes an sich widerlegen und die unmittelbaren Folgen aus dieser Irre-



führung so deutlich wie nur irgend möglich, also im wahrsten Sinne 
des Wortes „etymologisch“ aufzeigen.  Schon vorweg alle noch fol-
gende  Auslegung  zusammengefaßt  und  auf  den  Punkt  gebracht, 
zwingt dann zu folgendem Schluß: 

Die Infragestellung der Existenz eines Gottes ist genau diejenige 
und die einzige, an welcher sich im wahrsten Sinne des Wortes „die  
Geister scheiden“ – sie steht zwischen „Himmel und Hölle“, also 
zwischen Offenbarung und Verdammnis.  Konkret:  Es  weihte  sich 
dem leid- und mitleidvollen Untergang, wer sich dazu entschieden 
hat, Gottes Existenz zu leugnen. Aber nicht nur das: Dem Untergang 
und dem diesem vorangehenden Anschein,  in  einer un(ge)rechten 
Welt zu leben, weihte sich auch derjenige, welcher sich dazu ent-
schieden hat, die Frage auf sich beruhen zu lassen. 

Ein dummes Vorurteil?

Gewiss  –  nur  halt  nicht  ganz  so  dumm,  wie  vielerseits  be-
schimpft, gemunkelt oder behauptet! „Präjudiz“ – Programm,  Prä-
misse, schon vorab getroffenes Urteil alias Vorurteil oder eine „Vor-
aussetzung“  –  ist  das  soeben  gesagte  schon  ebenso  lange,  wie 
„legendär“. Es ist schon mit dem Sündenfall vor(aus)gesagt und ge-
predigt worden, also bereits so alt und weitverbreitet wie die Ge-
schichte um das Schicksal von Adam und Eva. Dieses „Vorurteil“ 
erweist sich bei Lichte betrachtet als die  Voraussetzung desjenigen 
Lebens, welches der Mensch am meisten haben, leben, loben oder 
lieben wollte,  als  er  (von Gott)  danach gefragt,  beziehungsweise, 
sich  vor  die  Wahl  gestellt  sah,  eines  Gottes  extemporale  Fragen 
falsch oder richtig zu beantworten. Demnach ist es zwar ein „Vorur-
teil“, jedoch kein Vorurteil des Menschen oder das dumme Vorurteil 
eines dummen Nachfahren des (dummen) Affen, sondern ein natur~ 
oder gottgegebenes Vorurteil, also ein „Naturgesetz“ oder ein „Prä-
judiz“. Das Gegenteil von „dumm“ (stumpfsinnig) heißt „hellsich-
tig“, „hellhörig“ oder „weitsichtig“. Bei Lichte oder bei Tage be-
trachtet gelingt das gerechtere Urteil über die Welt und das schönere 
Weltbild, aber bei Stille gelingt das bessere Urteil über die Aussage 
diesen oder jenen Wortes. Man muß gut hören, was es verlautet.

Adam ist  nur  einer  von  jenen  zwei  Geistern,  die  geschieden 
werden können, und allem Anschein nach entschied er sich zunächst 
für das „verlogene“ Leben, allerdings wurde ihm diese entscheiden-
de  Antwort  von  vermeintlich  vollends  unbekannter  Hand  in  den 
Mund gelegt – Eva: „die Schlange betrog mich, sodaß ich aß (und  
auch meinem Mahnen davon zu essen gab)“. Diese vermeintliche 
Anwesenheit eines Dritten im heiligen Bund der Ehe – die Anwe-



senheit einer „Schlange“ – verkompliziert den Fall natürlich ganz 
ungemein. Nicht die Geister scheiden sich, sondern Gott scheidet 
sie, nachdem auch nur einer von beiden die Wahrheit oder sein Ge-
löbnis verfehlte. 

Tatsächlich entsprach Adams Antwort auf die Frage, wie derje-
nige hieße, welcher soeben vom Baum der Erkenntnis gegessen hat-
te, keinegswegs dem, was er sagen, „erleben“ oder erfahren wollte, 
aber der Allwissende war aus gutem Grunde nicht dazu gewillt sei-
nen Schützling aus der Verantwortung zu entlassen, also mußte der 
auch ausbaden, was er sich mit dem Versprecher eingebrockt hatte, 
denn nur so und nicht anders lernt man richtig „Recht zu sprechen“. 
Nur so kann aus dem „Golem“ derjenige „Mensch“ werden, den der 
Allmächtige zu schaffen gedachte: Ein Ebenbild des Rechtsprechen-
den – ein Abbild dessen,  der über alle Welt ein vollends gerechtes 
Urteil zu sprechen vermag, also ein Ebenbild des Richters und des 
Gerechten. Nachdem nun aber schon meiner Wenigkeit nicht entge-
hen  konnte,  dass  Adam ein  und demselben  Langfinger  zwei ver-
schiedene Namen gab – zunächst „Fleisch von meinem Fleisch und  
Bein von meinem Bein“, dann aber „Nein, ich war‘s nicht, sondern  
das Weib griff danach und gab mir davon“ – dürfte selbiges auch 
dem HErrn nicht entgangen sein, zumal mehr als nur einiges dafür 
spricht, dass die ganze Szenerie nur der Tarnung einer Fangfrage zu 
dienen hatte. Adam ist jedenfalls darauf „rein-ge-fallen“ – doch im-
merhin:

Martin Luther zufolge, haben Adam und Eva just in jenem „his-
torischen“  Moment  beschlossen,  baldmöglichst  denjenigen  Sohn, 
Enkel oder Engel zur Welt zu bringen, welcher den Betrug mit den 
Pseudonymen „Slang“ und „Schlange“ oder „Teufel“ und „Zweifel“ 
aufdecken  und  zur  Strecke  bringen  würde.  Solche  „Aufdeckung“ 
nannten schon die alten Griechen „Apokalypse“ (gr.: kalyptra = De-
ckel, Hülle, Mantel; ↔ poln.: Kaluppe = Hütte, Haus) und allen be-
kannten Prophezeihungen zufolge, würde das Duo ihren Namen alle 
Ehre machen und bei allem was Recht ist, den Sieg mitsamt aller er-
sehnten Genugtuung anstreben und dann auch erlangen, also gera-
dezu „erzwingen“.  Adam (↔ Adamas v. „a-diamantes“) ist „der 
Unbezwingbare“ –  ein Namensvetter des  Diamanten, des  Atems, 
des Odems und des Atomes (!) – aber wer ihn so benannt hat, sei erst 
mal noch dahingestellt. Nomen est Omen – der Name ist Programm 
– also ist das Paar „Gehilfen“ (↔ helfen / halbieren → Hälfte), dem 
dieser Name zukommt nicht wirklich zu scheiden, zu teilen oder zu 
spalten. Die mosaische Genesis und die moderne „Genesis“ (Gene-
tik,  Zoologie,  Anthropologie,  Biologie,  Anatomie ...) reden da ganz 
offenbar  von  zweierlei  Ding.  Entweder  ist  Adam  nicht  „der 



Mensch“, oder der Mensch ist nicht „Anthropos“ – weder Anthropos 
noch „Homo Sapiens“, geschweige denn „der Nachfahre eines Af-
fen“,  denn  das  Paar  Nacktaffen,  welches  dem  Zoologengespann 
Ernst Häckel und Charles Darwin in der Rolle des „Menschen“ vor-
schwebte,  ist  ja  ganz  offenbar  ein  spaltbares  –  zertrennlich  oder 
„unterscheidbar“ allemal, und „verscheidbar“ oder sterblich sowie-
so. Es scheint so, als könnten Naturwissenschaftler nicht recht zwi-
schen  Scheidung  und  Unterscheidung  unterscheiden,  denn  der 
Mensch ist ein Paar – unterschieden in Adam und Eva – und wenn 
sich diese zwei >Hälften< (↔ Gehilfen; einer half dem anderen;  
engl.: „two and a half“) voneinander schieden, dann verschiede der 
Mensch. Dass diese Untat eine der sieben Todsünden ist, also jedem 
Menschen das Leben kostet, ist hinreichend bekannt, und dennoch 
ist der Zoologe davon überzeugt, dass derjenige der Mensch ist, der 
die „Scheidung“ überlebt.

Ein dummes Mißverständnis?

Wer die Bibel nicht >wörtlich< nimmt, ist in der Regel derselbe, 
der die Worte nicht >deutet<. Anstatt zu deuten, definiert er, und im 
Unterschied zur Deutung, welche ganz zwingend notwendig (= lo-
gisch) zu ganz eindeutigen Ergebnissen führt, führt die  Definition 
zu jedem x-beliebigen Ergebnis. Auch in dieser Beziehung sieht der 
Naturwissenschaftler  keinen  Unterschied,  also  gerade  ebensoviel 
wie der Atheist. Beide Parteien unterliegen der allerhöchst naiven 
Vorstellung, dass der Inhalt eines Wortes dasselbe ist wie der Inhalt 
ihrer Vorstellung (davon), der Inhalt ihres Kopfes, also der Inhalt ih-
rer Einbildung. Die bekannteste Phrase hierzu heißt so sinngemäß 
wie offiziell  und üblich:  „Unter dem Begriff XY versteht man im  
Allgemeinen den, die oder das …“ – je nach dem, was dieser Allge-
meinheit beliebt, beigebracht, eingeredet oder unterstellt worden ist. 
Wenn  man  dieses  begriffliche  Ungetüm  nur  noch  etwas  weiter-
spinnt, stellt sich sehr schnell heraus, dass das vielgelobte Wissen 
nur das Wissen um die vermeintliche Bedeutung des ein oder ande-
ren Wortes ist, und dies wiederum nichts weiter als Einbildung oder 
Definition. Anders läßt sich auch gar nicht erklären, wie der Zoolo-
ge auf die absurde Idee kommen konnte, dass wir mit der Auslegung 
der heiligen Schrift genau so lange warten müßten, bis uns endlich 
mal seine Definitionen vorliegen. Der Mensch ist nicht das, was die 
Überlieferung lehrt – auch nicht was Erfahrung alias Empirie lehrt – 
sondern das, was sich der Zoologe einbildet oder vorstellt,  bezie-
hungsweise das, was er sich wünscht und sowohl sich selbst wie 



auch seinem Publikum einredet. Definitionen beruhen weder auf Er-
fahrung  noch  Forschungsergebnissen,  sondern  allein  auf  wissen-
schaftlicher Willkür, Phantasie und Bequemlichkeit. Charles Darwin 
konnte sich also völlig frei aussuchen, ob der Nachfahre des Affen 
künftig >Mensch<, >Stier< oder >Affe< zu nennen sei, und insofern 
hätte  er  denselben  auch  >Hampelmann<,  >Koffer<  oder 
>Karlheinz< nennen können, denn Aussagen bezüglich einer Defi-
nition mußten noch nie verifiziert werden. 

Die Sache hat dann auch nur einen einzigen Haken: Wenn No-
minaldefinitionen nicht verifiziert sind, dann auch nicht die Aussa-
gen, die auf solchen Nomen aufgestellt worden sind, und wer be-
haupten wollte, die Aussagen seien wahr (verifiziert), würde nicht 
nur lügen, sondern auch ganz und gar außerstande sein, die Aussa-
gen der heiligen Schrift zu beurteilen. Er würde trotz Übersetzung in 
die ein oder andere Sprache nicht den Aussage-inhalt der Bibel er-
fassen, sondern nur Inhalte seiner zeitlich und räumlich veränderli-
chen  Phantasie  und Vorstellung.  Dort  wo >Gott<,  >Maria< oder 
>fleischgewordenes Wort< geschrieben stünde, läse er nur die Inhal-
te seines naturwissenschaftlich umprogrammierten Kopfes. Was die 
Geschlechter sind, würde er gemäß den Biologen allein an den soge-
nannten „Geschlechtsorganen“ festmachen, also ganz und gar unab-
hängig davon, wie das Nomen klingt oder nicht klingt, denn nach 
dem Klang des ein oder anderen Nomens richten sich auch die Bio-
logen nicht. Nach biblischem Verständnis ist aber genau das der Un-
gehorsam gegenüber Wort, Logos, Gott und Gebot, und obschon er 
genau nur das und nichts anderes ist, predigen selbst die verschiede-
nen Kirchen und Popen in eine ganz andere Richtung. Das heißt, 
obschon dieser Ausdruck von >hören< kommt, erkennen auch die 
Päpste, Mufftis und Rabbis nicht, inwiefern die weltweit ausgetrage-
nen  Differenzen  im  Glauben  oder  Unglauben  an  Gott  mit  dem 
>Ohr< oder >Klang< zu tun haben sollen. Allein Moses, der Etymo-
loge Zenon, Aristoteles, Christus und Johannes haben das erkannt, 
obgleich der  Heiland auch alle  sonstige Hörerschaft  und vielfach 
daran erinnerte, besser zu hören, sofern ein Gehör vorhanden: 

„Wer Ohren hat zum Hören, der höre!“

Der erwähnten „Genugtuung“ Evas entspräche etymologisch ge-
deutet das christlich verhießene „Königreich“, beziehungsweise eine 
Rückkehr Adam und Evas ins Paradies (↔ para-deus). Dem Para-
dies wiederum, entspräche weitestgehend das „gelobte  Land“, re-
spektive der „siebente Himmel“, wie dieses Reich erstmalig von den 



Griechen genannt worden ist – und so fort, und so fort. Nur etymo-
logisch deuten können müßte man das alles –  erst mit einer etymo-
logischen Deutung ist bewiesen, ob eine Aussage wahr oder falsch 
ist, denn das hängt schließlich auch (oder nur) davon ab, was deren 
Vokabeln bedeuten. Ehe nicht ermittelt sondern lediglich behauptet 
wurde, was einer Aussage Vokabeln bedeuten, kann kein Urteil dar-
über gefällt werden, ob die Aussage wahr oder falsch ist – „verifi-
ziert“ oder „falsifiziert“ – und es ist wohl überflüssig, zu erwähnen, 
dass dies nicht nur für theistische, gnostische oder religiöse Aussa-
gen gilt, sondern auch für atheistische, naturwissenschaftliche und 
sprach~ oder humanwissenschaftliche Aussagen. Folglich sollte es 
auch keines sonderlichen Beweises dafür bedürfen, dass eine etymo-
logische Deutung nicht durch eine zoologische, astrologische  oder 
astronomische ersetzt werden kann, denn wenn auch schon der ein 
oder andere Sternhaufen auf den Namen „Aldebaran“ getauft wor-
den ist oder das Affenjunge auf den Namen „Hans Guckindieluft“, 
„Homo Sapiens“  oder  „Naseweis“,  so  berechtigt  dies  noch  lange 
nicht zu der Annahme, dass der Satz: „der Mittelpunkt der Welt ist  
oder  heißt  nicht  Erde“,  ein  wahrer  Satz  ist,  denn die  Ausdrücke 
„Falschaussage“ oder „Idiom“ kann man eben nicht so ohne weite-
res auf den Namen „wahre Aussage“ taufen – jedenfalls nicht ganz 
ungestraft! Dem Ausdruck „wahre Aussage“ eignet weiß Gott nicht 
jede x-beliebige Redefigur.   

An einer praktischen und theoretischen Anwendung etymologi-
scher Erkenntnisse auf die verschiedenen „Glaubensätze“ oder Be-
kenntnisse des Theisten oder Christen,  zur näheren Untersuchung 
ihres Inhaltes oder ihres umstrittenen „Anspruches auf Wahrheit“, ist 
noch nichts Ungewöhnliches – ganz im Gegenteil: Die Frage nach 
der ebenso eigentlichen wie ürsprünglichen Bedeutung der Nomen 
>Gott<,  >Religion<,  >Wissen<  (Allwissenheit),  >Weib<,  >Seele< 
oder >Engel< (↔ Angina / Angst / Anker / Angel-sachse …) ist spä-
testens seit der Eröffnung der antiken Schule Zenons (die „Stoa“ → 
die „Stoiker“) – etwa 300 v. Chr. in Athen – eine allerhöchst populä-
re, gewöhnliche und ganz allgemein beliebte Fragestellung und er-
fuhr nochmals mit der im Mittelalter aufkommenden „Scholastik“ 
einen ganz ungeahnten Zuwachs an überzeugender und argumentati-
ver Gewalt. Für die zu damaliger Zeit schon altehrwürdige Etymolo-
gie (rd.1400 Jahre später!) ergab sich dieser neuere Aufschwung im 
„heiligen römischen Reich deutscher Nation“ beinahe zwangsläufig, 
denn die  zusammengetragenen Schriften  zu  diesem Thema lagen 
seinen Gelehrten und Kritikern nicht in denjenigen Sprachen vor, 
die sie schon „von Hause aus“ sprachen oder verstanden, und somit 
steigerte sich der Streit um die eigentliche Bedeutung diesen oder 



jenen (orientalischen) Wortes gleich in  die Verdoppelung ein und 
derselben Problematik. Schon das in ebenso fremder wie kaum ver-
ständlicher und darum auch streitbarer Sprache vielmals behandelte 
Thema erörterte nämlich mitunter auch genau diesen Streitpunkt:

 „Was ist die eigentliche Bedeutung diesen oder jenen (land-
läufigen) Wortes oder Fremdwortes, oder des Wortes überhaupt?“

 
In den aus den damaligen und ehemaligen Kreuzzügen mit nach 

Hause  gebrachten  Abschriften  oder  Übersetzungen  der  Schriften 
Heraklits,  Sokrates‘,  Platons,  Aristoteles‘,  Epikurs oder Zenons (Z. 
aus Kition /  Z. der jüngere) stand es zwar ganz offenbar geschrie-
ben, umstritten, behandelt oder erörtert, aber nun ließ sich noch im-
mer darüber streiten, was der altgriechischen oder arabischen Voka-
beln  eigentliche  Bedeutung  ist,  denn  deren  Bedeutung  war  dann 
mindestens ebenso „uneindeutig“ wie die Vokabeln der gesproche-
nen und eigenen Sprache, also gerade ebenso zwei- und mehrdeutig 
wie  „undeutlich“,  „undeutsch“,  „böhmisch“,  „kanto-chinesisch“ 
oder „lateinisch“. Selbst demjenigen Schlaumeier, welcher auch die 
vermeintliche  „Fremdsprache“  sprach,  klang  die  Frage  dann  im-
mernoch wie die Frage: „Was ist die eigentliche Bedeutung des Aus-
druckes >eigentliche Bedeutung<?“ 

Mit der schnell berühmt gewordenen Sammlung, Sortierung und 
Kommentierung  philosophischer  Lehrsätze  durch  den  seinerzeit 
vielgehörten Aristoteles – erklärter Gegner aller Sophisten und ihrer 
„Sophisterei“ (falsche, scheinheilige Etymologie) – war der Verdacht 
salonfähig geworden, dass die Bedeutung der Worte selbst unter An-
gehörigen ein und derselben Sprache und Philologie stets eine um-
strittene war und recht unterschiedlich gebraucht und „ausgelegt“ 
wurde. Schon die Ausdrücke >Wort< und >Vokabel< bezeichneten 
nie wirklich ein und dasselbe Ding –  früher noch weniger als heute. 
Dass die Bedeutung einer Vokabel (irgendwie) auch vom Kontext 
abhing, in welchen sie gestellt war, ahnte man wohl, doch auch be-
züglich der Frage, was dieser Kontext ist oder inwiefern er variieren 
könne, verfügte man ebenfalls über kaum mehr als nur eine vage 
Ahnung. Die Umstände zu Zeiten Anselms, Abälards oder Ockhams 
brachten das Problem also gleich doppelt zu Bewußtsein sobald es 
zu dieser Zeit überhaupt noch zur Sprache gebracht oder nochmals 
in  Erinnerung  gerufen  werden  sollte.  Allein  im damals  wahrlich 
überanstrengten Versuch, das Problem zu lösen, war man auch dort 
schnell „am Ende seines Lateins“ angelangt, denn in der Verdoppe-
lung seiner Bewußtmachung angesichts desselben in anderer Spra-
che,  liegt  auch  eine  Verdoppelung  seiner  Schwierigkeit.  Zuletzt 



mußte man also erst wieder Abstand von der ursprünglichen Idee 
gewinnen,  wonach  die  Lösung  des  Problemes  von  den  mentalen 
Fortschritten, Einsichten oder dem Einsichtsvermögen anderer Kul-
turen oder längst verstorbener Vorfahren abhinge,  und es zunäch-
steinmal nur in eigener, lebendiger und viel besser vertrauter Spra-
che versuchen. Eben das ist  dann auch relativ bald „ge-schehen“ 
und schon heute „Ge-schichte“, wenn auch nur eine unter vielen, so-
daß sich auch hier noch einmal die Geister in mehrere Lager schie-
den. >Geschichte< ist nicht erst seit gestern ein ebenso undeutliches 
wie vieldeutiges Wort. In Wahrheit ist es natürlich allerhöchst ein-
deutig, aber was die Wahrheit ist  – darüber wird immernoch und 
trotzalledem gestritten.

Die eigentliche Herkunft des ein oder anderen Wortes liegt nicht 
in  vergangenen Tagen oder Kulturen wie inzwischen unterrichtet, 
sondern „im Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen“. Des-
sen Wurzelwerk ist aller adamischen Nomen und Noema Wurzel, 
Wort und Logos. Des Menschen Vernunft (↔  vernehmen /  wahr-
nehmen) oder Wahrnehmungsvermögen  ist des Wortes eigentliche 
Bedeutung  und  Herkunft.  Das  haben  bis  heute  nur  sehr  wenige 
„Akademiker“ verstanden, und zwar gleich dermaßen wenige, dass 
es sich leider nicht bis in den so überaus gut organisierten Akade-
miebetrieb des zweiten und dritten Milleniums durchsetzen konnte. 
Gelehrt wird heute die andere Geschichte, und diese ist ebenfalls 
nur eine unter vielen – eine von vielen Theorien(!) oder Theologien 
– womit sich nun wohl auch schon abzeichnet, auf welche Beson-
derheit alle noch folgende Rede abzielt: Die etymologische Frage-
stellung ist zwar in der Tat schon fast so gewöhnlich und gebräuch-
lich wie jedes andere Thema an der Tagesordnung solch‘ bierseliger 
Stammtischrunden, wie man sie  in bald jedem zweiten Wirtshaus 
antreffen kann. Ebenso ungewöhnlich wie unerhört ist allerdings die 
Behauptung, dass sich sofort mit dem Herrn der Schöpfung befaßt, 
wer sich mit auch nur irgendeinem der Worte oder Vokabeln seines 
Erbwortschatzes  befaßt.  Ungewöhnlich  ist  schon  allein  die  bloße 
Vermutung, dass >Religion<, >Mythologie< und >Etymologie< ein 
und dasselbe „Fach“ bezeichnen, zumal die noch weitergehende Be-
hauptung, dass auch die Nomen >Deus< und >Deut< ein und den-
selben >Zeugen< bezeichnen – den „Primärzeugen“. Mit ihr stehe 
ich wohl gewiss erst  mal ganz alleine auf weiter Flur, aber nicht 
eben wenig an Rückendeckung und Beistand bieten mir da der Lo-
gos an sich, Pierre Abälards ebenso fruchtbare wie neuerliche Ge-
wichtung des Unterschiedes zwischen „Vox und Sermo“ (Klang u.  
Umschreibung i.S.v. Wortlaut u. Wortbedeutung ↔ Signifikant u. Si-
gnifikat), und der „Prolog(os)“ des Johannesevangeliums: 



„Im Anfang war das Wort, und das Wort  
war bei Gott, und Gott war das Wort. Das-
selbe war im Anfang bei Gott. Alle Dinge  
sind  durch  dasselbe  gemacht,  und  ohne  
dasselbe ist nichts gemacht (von alledem),  
was gemacht ist. In Ihm war das Leben,  
und das  Leben war  das  Licht  der  Men-
schen ...“     
                                                   Joh 1,1-4

Die Ausdrücke >Logos< (Wort) und >Logik< spielen in keinem 
anderen Fach eine so entscheidende Rolle, wie in der „Religion“, 
der sie ja recht offensichtlich schon als Ableitungen und Stammlaute 
einer gemeinsamen Lautwurzel zugrundeliegen: >Legion<, >Liga<, 
>Legierung< und die >Legislative< – auch Lager,  Lüge,  Liege und 
Legende –  kommen  von  (gr.)  >legein<  (→ dt.:  legen /  lachen / 
gelingen  /  lenken ↔ locker  / legere)!  Bei  „Vorlesungen“  oder 
Diskussionen, in welchen weder Logik noch Logos oder Etymologie 
zum tragen  kommen,  haben  wir  es  ganz  schlicht  und  ergreifend 
nicht mehr mit „Religion“ zu tun. In diesen Zusammenhängen wird 
heute auch nur allzu leicht übersehen – nur allzu leichfertig ignoriert 
– dass sich eine (stoisch) begründete Etymologie nur in unmittel-
barer  Fortsetzung  einer  aristotelisch  definierten  Logik  begreifen 
läßt. Die eigentliche „Etymologie“ – wortwörtlich: „die eigentliche  
Lehre“, „die Lehre an und für sich“ – fußt auf dem von Aristotels zu 
Bewußtsein gebrachten und überlieferten „Dreisatz zur Logik“.  Lo-
gik, Aussagenlogik und Etymologie – Legende, Religio und Ausle-
gung –  lassen sich gar nicht wirklich dividieren. 

In dem Versuch die Sätze der heiligen Schrift etymologisch zu 
deuten und über dies vor dem ebenso atheistischen wie blasphemi-
schen Vorwurf der inneren Widersprüchlichkeit ihrer Aussage zu be-
wahren, begegne ich (gezielt) drei ganz unterschiedlichen aber sehr 
gewichtigen Hindernissen: 

1.  Die Rede von der „Natur des Redens an und für sich“ oder die 
Rede von „des Menschen Methoden der Überlieferung von Erfah-
rung“, kann sich von der Natur des Redens oder Überlieferns nicht 
grundsätzlich und daher auch nicht  merklich oder deutlich genug 
unterscheiden.  Die  sogenannte  Metasprache ist  immer  nur  ver-
mischt mit der „Normalsprache“ zu formulieren, wodurch das Risi-
ko weiterer und tiefgreifender Mißverständnisse bezüglich der Aus-



sageabsicht des Formulierenden leicht auf ein Maximum ansteigt. 
Ein metasprachlicher Ansatz findet sich schon in dem Gebot (Ver-
bot) vom falschen Zeugnis wider den Nächsten, und zwar ohne als 
ein solcher bemerkt oder erkannt zu werden. Ein weiteres Beispiel 
dazu bringt bereits die Erläuterung des nächsten Hindernisses:

2. Die Etymologie selbst erfuhr seit den Anfängen ihrer Entstehung 
bis heute einen ebenso weitreichenden wie inakzeptablen Wandel. 
Das heißt, sie ist heute nicht mehr das, was ihr Name verspricht und 
hätte infolgedessen auch ihren Namen wandeln müssen, was aber 
nicht geschah.  Anstatt  mit der  Änderung ihres Arbeitsfeldes auch 
den Namen zu ändern, behielt man den Namen bei und verlieh dem 
ehemaligen  Arbeitsfeld  einen  neuen  Namen.  Was  einstmals  vom 
Etymologen untersucht worden ist, untersucht heute die „Semantik“. 
Es bestehen also allerhöchst unterschiedliche Auffassungen davon, 
was Etymologie ist oder nicht, denn nicht jeder Sprachwissenschaft-
ler ist  dazu bereit oder fähig, dass Nomen ganz wortwörtlich „beim 
Wort“ zu nehmen. Zunächst wiegt mein Wort nicht schwerer als das 
Wort des ein oder anderen Sprachwissenschaftlers, und so kann sich 
eine allein meinerseits erbrachte Inhaltsangabe zum rechten Begriff 
von einer „Etymologie“ erst einmal nur anderen Inhaltsangaben ne-
banstellen. Zwar kann ich meine Rede wider die Rede des Linguis-
ten begründen, aber das kann und tut ja angeblich jeder Redner, und 
so begreift sich der Leser zunächst mal nur als ein Zeuge diverser 
Widerreden  gleichen  Anspruches  oder  Ranges,  wobei  auch  noch 
diese Ebenbürtigkeit im Rang in Frage gestellt ist, da sich dieser in-
zwischen nicht mehr aus dem Gehorsam gegenüber dem Wort, Gott 
oder  Wortlaut  ableitet,  sondern  aus  dem Ungehorsam  gegenüber 
göttlichen Gebotes. Heutzutage ist es vielmehr „die Mehrheit aller  
Sprachteilnehmer einer Sprache“, welche darüber entscheidet, wer 
Recht spricht oder nicht – nicht mehr der Logos.

Bezüglich der beispielhaften Rolle, welche diesem Punkte mit 
dem vorigen zugesprochen wurde, kann nun auch noch auf das ihm 
innewohnende  „aussagenlogische“  Problem  oder  „Dilemma“  der 
Metasprache hingewiesen werden: 

Wenn ich von Etymologie und ihrer  Wandlung spreche,  dann 
spreche  ich  freilich  nicht  von  dem,  was  Etymologie  „ist“  oder 
„heißt“, sondern von dem, was nur noch (fälschlicherweise) so ge-
nannt wird. In diesem Falle ist also aufgrund einer unlogischen For-
mulierung nicht ganz klar (geworden), was sich wandelt, wenn sich 
wie gesagt „Etymologie wandelt“. >E< ist ja nicht mehr >E< sobald 
es sich gewandelt oder zu wandeln begonnen hat. Wie aber dann, 



wenn nicht „E“– so fragt sich – heißt dann dasjenige, was sich ge-
wandelt hat? Wie soll man „es“ nennen? Die unmittelbare Rede vom 
Wort, Nomen oder Reden führt also nicht ganz so zuverlässig aus 
dem  redlichen  Mißverständniss  heraus,  wie  sich  das  derjenige 
wünscht, der es auf diese Art und Weise zu überwinden suchte. Wer 
jemandem zu erklären sucht, dass >E< oder >F< mittlerweile nicht 
mehr das ist, was es einmal war, und sich zu diesem Zwecke aber 
dennoch genau so ausdrückt (: „E hat sich mittlerweile verändert“), 
der hat seine Aussageabsicht nur halb zum Ausdruck gebracht und 
die  andere  Hälfte  unausgeprochen  gelassen,  denn  rein  äußerlich 
(lautlich vernehmbar) macht er ja dann ebenfalls und zugleich genau 
das, was er zur Anzeige bringen wollte: Er selbst versucht E zu än-
dern, sobald er bemägelt, dass  E heute nicht mehr das sei, was es 
einmal war. Er selbst erklärt es zum wandelbaren Ding und eben das 
ist der Nachteil solcher „Metasprache“. Es ist die „Zwischen-“ oder 
„Mittelsprache“ welche zwischen Wortlaut und Wortinhalt zu ver-
mitteln  sucht,  aber  schon  selbst  nur  lautlich  vorgetragen  werden 
kann, also nicht immer gleich als das erkannt wird, was sie sein will  
oder soll.  Die dahinterstehende Absicht erscheint nicht vollständig 
in Worte gefaßt, und stiftet daher (meist) nur Verwirrung und ratlose 
Leser oder Hörer. Der Versuch ist somit sehr oft nur ein vergeblicher 
oder stümperhafter, denn „laut Gesetz“ (↔ setzen / Satzung) schei-
tert er nahezu zwangsläufig an der Dominanz des Lautlichen jeden 
geschriebenen oder gesprochenen Satzes (↔ Satzung), und dennoch 
komme auch ich hier nicht immer umhin, verstärkt auf  metasprach-
liche Formulierungen zurückzugreifen. 

3.  Nicht jedermann ist so ohne weiters dazu bereit, sich erklären zu 
lassen, dass er die eigentliche Bedeutung der Vokabeln seiner Mut-
tersprache etymologisch verkannt hat oder nicht kennt, und infolge-
dessen nochmals in die „Grundschule des Sprechens“ zurück müsse, 
falls er beabsichtigte an die überlieferten Inhalte der Empirie unsere 
mittel~ und unmittelbaren Vorfahren zu gelangen.  Anders  gesagt: 
Nicht jedermann läßt sich gerne „weismachen“, dass er ebensowe-
nig recht~ wie richtig spricht und über dies zu ganz falschen Urtei-
len über sich selbst und seiner (Um-) Welt gelangt – sogar zu ganz 
falschen Urteilen darüber, was Recht oder Unrecht ist, Schuld oder 
Unschuld, Zucht oder Unzucht – und zu ganz falschen Urteilen dar-
über, was die Worte der Überlieferung bedeuten oder nicht bedeu-
ten, beziehungsweise, besagt haben oder nicht besagt haben. Noch-
mals anders gesagt: 

Nicht jedermann ist vom Fleck weg dazu bereit, sich für unge-



recht,  dumm oder  empirisch  zurückgeblieben  erklären  und  dann 
„weise machen“ zu lassen, zumal des Falles, da er sich schon längs-
tens  für  ganz  und gar  erwachsen,  superschlau  und aller  weiteren 
Schulung („Belehrung“) entlassen hält. >Schuld< wie >Schule< kor-
respondieren etymologisch auf das allerengste mit (lat.)  „cultura / 
cultus“ (es-kultura ↔ schola). „Schuldig“ ist, wer schulpflichtig ist, 
und es ist weiß Gott nicht das Kultusministerium, welches darüber 
entscheidet, wer schulpflichtig ist und wer nicht, und außerdem er-
streckt(e) sich dieses Adjektiv (einst) auch noch über den Begriff 
von einer Schulungs- oder Lehrpflicht. Wer empfangen hat, der hat 
auch zu geben.

„Unschuldige“ Kinder?

Kinder kommen schuldig zur Welt – man spricht nicht zuletzt 
deshalb von einer Erbschuld. Letztlich fällt es also jedem Etymolo-
gen ungemein schwer, dem Atheisten nachzuweisen, dass in den von 
ihm belächelten  Nachlässen  seiner  frühen  Vorfahrenschaft  gerade 
das  nicht  geschrieben  steht,  was  er  nur  „glaubt“,  „gelobt“,  „be-
schwört“, herausliest, herumerzählt, unterrichtet oder nur unterstellt. 
Der Atheist unterscheidet sich eben gerade dadurch vom Theisten, 
dass er nicht (richtig) lesen, sprechen und schreiben kann – weder 
richtig sprechen noch rechtsprechen oder richtig urteilen. Vom Be-
sitz eines solches Vermögens ist er jedoch nichtsdestotrotz oder ge-
rade deshalb vollends überzeugt – schließlich ist ihm mitunter schon 
mehr als zwei Dutzend male von Gleichgesinnten und einschlägigen 
Nachschlagewerken  diverser  Universitätsverlage bestätigt  und  mit 
Zeugnissen bezeugt worden, dass er‘s könne. Er hat doch „Abitur“, 
und außerdem genügend Nachschlagewerke zur Hand, die ihm jedes 
Wort recht ausführlich erklären. Ist es nun möglich, dass sich derma-
ßen  viele  Gleichgesinnte  in  ihrem Zeugniss  und Urteil  bezüglich 
solchen Vermögens irren? Anders gefragt: Haben Sie schon gewußt, 
dass >Homo Sapiens< nicht „weiser Mensch“ oder „Nachfahre des  
Affen“ bedeutet, sondern „Gleichgesinnter“ (eigentl.: „gleicher Ge-
sinnung“, Syn.:  „Homologie“ =  Die Lehre des /  vom Menschen), 
und dass Leute gleicher Gesinnung für gewöhnlich nicht dazu nei-
gen, sich gegenseitig das Leben schwer zu machen, die Köpfe ein-
zuschlagen, einander zu belügen oder einen Vertreter des anderes 
„Geschlecht“ zu vergewaltigen? Wenn ich mir des Menschen trei-
ben so ansehe, dann hab ich eben nicht den Eindruck, dass es ein 
Mensch ist. Wir sprächen diesen Falles vielmehr vom Affen – das ist 
aber bestenfalls nur ein sehr kleiner Teil des Menschen, sowie er ja 
auch nicht die Natur oder die Wildnis ist, sondern nur ein sehr, sehr 



kleiner Teil derselben. Mensch ist alles, was einem Bewußtsein vor-
ausgeht, beziehungsweise zugrundeliegt. Wo keine Erde, kein Was-
ser und keine Tiere, da auch kein Bewußtsein und kein Mensch. Es 
hat schon einen sehr guten Grund, weshalb nur derjenige nach eines 
Tieres Bewußtsein fragen kann, der kein Tier, aber durchaus bei Be-
wußtsein ist. Was glaust du – warum bist du kein Pferd? Wärest du 
als Pferd zur Welt gekommen, dann könntest und würdest du dir 
nicht diese Frage stellen, also  muß Mensch sein, welcher so fragt. 
Die Frage läßt sich also auswechseln gegen die Frage, weshalb sol-
che Fragen entstehen und zu Bewußtsein gelangen.

Der Nachfahre des Affen ist weder >Mensch< noch >Homo Sa-
piens< zu nennen, es sei denn, diese Nomen werden wie die Eigen-
namen „Hinz“, „Kunz“ oder „Hildegard“ als Idiome aufgefaßt, wo-
nach selbst ein Hund, Kind oder Landstrich auf den Namen „Homo 
Sapiens“  getauft und dann recht guten Gewissens „Homo Sapiens“ 
oder „DJ Bobo“ genannt werden dürfte. Regale, Tische und Stühle 
heißen beim Großhändler Ikea „Sven“, „Olaf“ oder „Olafson“, aber 
aus gewissen Gründen würden selbst Tisch & Stuhl auch bei Ikea 
nicht „Bung & Olafson“ genannt werden. Hier sieht man bisweilen 
die Gefahr unliebsamer Verwechslungen und versucht sie zu umge-
hen – schließlich geht’s hier ja auch um einen Haufen Geld – da will 
man freilich nichts riskieren. Nun aber die Gretchenfrage: Ist hier 
wirklich nichts riskiert – ist die bloße Bildung vielleicht viel weni-
ger Wert als bare Münze?

Dasselbe ginge dann natürlich auch umgekehrt – das Warzen-
schwein,  Diskus-Jockey Bobo  oder  den  Vorfahren  des  Menschen 
dürfte man dann recht guten Gewissens auch einen „läufigen Hund“ 
oder eine „lila lackierte Arschgeige“ nennen. Ob dererlei Nennun-
gen die passenden, wahren oder richtigen sind, untersuchen wir viel-
leicht mal irgendwann, aber bitte nicht gerade jetzt, denn jetzt wol-
len wir erst mal Geld verdienen. 

Derartige Auslegungen und Gegenüberstellungen im expliziten 
Rahmen einer Untersuchung des Ausdruckes >wahre Aussage< ver-
mochten zwar auch schon einige Atheisten stutzig zu machen, aber 
„Auslegungen“ – Früchte einer „Exegese“ – sind noch lange nicht 
die Auflösung des Rätsels. Ein neuerer Apell an die Vernunft des Af-
fen oder Golems, seinem Hörvermögen und seinen Gehorsam ge-
genüber dem genauen Wortlaut diesen oder jenen Wortes kann die-
ser  „(Ge-)  Wissenslücke“  leicht  Abhilfe  schaffen.  Schließlich 
kursieren heute auch einige ganz gründliche Mißverständnisse be-
züglich des Inhaltes der Ausdrücke >Taufe<, >Definition<, >Ausle-
gung< (Exegese) und >Bedeutung<. 



Was heißt „taufen“?

Aus ganz unerfindlichem Grunde sieht  sich  der  Zoologe nun 
nebst Adam dem göttlichen Vermögen teilhaftig geworden, den Din-
gen neue Namen und den alten Nomen neue Inhalte verpassen zu 
können, also die alten Bezeichnungen Adams, Abrahams oder Mo-
ses' außer Kraft zu setzen. „Ganz schön dreist, kreativ und selbstbe-
wußt“, fällt selbst mir dazu ein – sagen will ich aber lieber: „ganz 
schön eingebildet, abergläubisch und selbstgerecht“. Ausgerechnet 
diejenige Dumpfbacke, die ganz offenbar gar nicht recht mitbekom-
men hat, dass die Schlange seit ihrem „Verstoß aus dem Reich der  
Tiere“ nicht mehr Teil der Zoologie ist, sieht sich dazu ermächtigt, 
den Slang nun wieder der Tierwelt zuzurechnen und sich über allje-
ne  lustig  zu  machen,  welche  diesem tatsächlich  zugetraut  hatten, 
mehr oder minder „redlich“ mit Eva zu flirten.

 Nicht  der Christ  ist  abergläubisch,  sondern der Naturwissen-
schaftler.  Nur  lezterer  von  beiden  glaubt  und  gelobt,  dass  die 
Schlange ein Reptil sei, und es ist unter anderem der „Atomphysi-
ker“, welcher sich einbildet,  dem Nomen >Adam<,  >Atom< oder 
>Atem< einen vom wahren Inhalt abweichenden und ebenso neuen 
wie falschen Inhalt zuweisen zu können. Da dachte Gott: 

„Mein lieber Herr Gesangsverein – dieser saublöde Unfug in  
Sachen Gehör und Gehorsam wird euch ganz schön teuer zu stehen  
kommen – zumal des Falles, dass ihr diesem falschen Vorbild zufol-
ge der Nomen Inhalt oder Bedeutung noch des öfteren gegen neue  
eintauscht und die alten wie die eigentlichen vergeßt.      

Eßt nicht vom Baum der Erkenntnis, sagte ich, denn alle Inhalte  
eurer  Erfahrung überliefern sich nur  dann,  wenn ihr die  Inhalte  
ihrer Vokabeln beibehaltet. Die Katz wird euch holen, sobald ihr die  
Inhalte vergeßt oder die Vokabeln neu zu definieren beginnt,  und 
auch dass euch dieselbe nachstellt  wird euch schon zu Lebzeiten  
nicht entgehen, also das Leben schwerer machen und mit allerlei  
Sorgen, Mißmut und Ängsten anreichern.“
  

„Ver - ge - essen“?



Einleitung

Wenn zwei Menschen oder zwei Parteien darüber streiten, ob sich 
eine Sache so verhält wie behauptet, bezweifelt oder abgestritten, 
dann  muß  diese  (Streit-)  Sache  ganz  zwangsläufig  beim Namen 
genannt werden ... „weil ja ansonsten gar nicht klar wäre, um was  
es sich dabei handelt oder welche Sache umstritten ist.“

Der Inhalt dieses fettgedruckten Satzteiles wird nahezu von je-
dermann wie ein Argument von der allergrößten Selbstverständlich-
keit stillschweigend vorrausgesetzt, also auch gar nicht mehr aus-
drücklich erwähnt, geschweige denn in Frage gestellt. Hinterfrüge 
man dieses Argument dennoch, aber zu zaghaft, dann hieße es wohl 
nur nocheinmal, wenn auch etwas anders und nachdrücklicher for-
muliert: 

„Ja klar, denn schließlich muß man doch wissen, worüber ge-
stritten wird, also nennt man es beim Namen, und schon ist allen  
Beteiligten klar, worum es geht.“ 

So weit, so gut. Gedankenlesen kann freilich niemand, und wer 
nach einer „Gurke“ verlangt, braucht kaum zu befürchten, stattdes-
sen eine „Bratwurst“ gereicht zu bekommen.  Handelt der Streit je-
doch vom „Allmächtigen“, der „Allmacht“ oder „Gott“ – deren oder 
dessen Wesen, beider Existenz, Absenz oder Inexistenz – dann erliegt 
man vielmehr dem Eindruck, dass auch so unzweideutigen und klar 
formulierten Nomen zum Trotze, nicht immer gleich jedermann klar 
ist, was gereicht wird oder was „Sache“ ist. Sehr vielen Pausbacken 
werden die Inhalte etlicher Nomen ihr ganzes Leben lang kein bi-
schen klarer, obschon der Worte Wortlaut gar nicht klarer sein kann, 
und das merkt man vor allem daran, dass man mit solchen „Men-
schen“ immer wieder über ein und dieselbe Sache streiten könnte – 
zum Beispiel über den Wert oder Unwert gewisser „Tugenden“, über 
„Schuld“ und „Würde“  –  über  Unrecht,  Rechtsprechung und  Ge-
rechtigkeit oder über  Moral,  Unzucht,  Aufzucht,  Zucht oder  Erzie-
hung. Die Gefahr, aneinander vorbeizureden und den Nächsten trotz 
klarer Worte falsch zu verstehen, ist nicht nur gegeben, sondern so-
gar ganz ausgesprochen groß und ganz allgegenwärtig, denn weder 



dem Nomen, noch einer Nasenspitze ist anzusehen, wie der Spre-
cher das ein oder andere Wort deutet oder auslegt. Atheisten jeden-
falls, ist auch die eigentliche Bedeutung des Nomens „Allmacht“ ein 
schleierhafter,  zumal  sie  ja  schon ganz  generell  bezweifeln,  dass 
ganz ausnahmslos jedem Nomen eine wirkliche, wirkende oder exis-
tente  Sache zukomme.  Mehr oder minder bewußt reflektieren sie 
mit dieser Art von Kritik auf die neumodische Unterscheidung zwi-
schen abstrakten und konkreten Dingen. Die den Dingen oder Sa-
chen zugeteilten Nomen gliederten sich dem Atheisten zufolge in 
die sogenannten „Abstrakta“ und „Konkreta“ auf.       

Was ist „Unzucht“?

Das heißt, man ist vielerorten noch immer der längst überkom-
menen Ansicht, den Inhalten der Nomen eigneten mitunter ebenso 
handgreifliche wie augenscheinliche Gegenstände, und dass deren 
Nomen infolgedessen von solchen unterschieden werden könnten, 
deren  Inhalte  weder  handgreiflicher  noch  augenscheinlicher  Art 
sind.  Eines  der  vermeintlichen  Abstrakta,  wäre  zum Beispiel  das 
Nomen  >Suche<  oder  >Sucht<  –  andere  hießen  etwa  „Ahnung“, 
„Mut“, „Liebe“,  „Zeit“,  „Güte“,  „Gott“,  „Wissen“ oder  „Wissen-
schaft“ – „alles Nomen, für solche Dinge, welchen kein handgreifli-
cher  Gegenstand  entspricht“,  lehrt  der  Linguist.  Messer,  Gabel, 
Schere und Licht zählten hingegen zu den „Konkreta“ – der Singular 
nenne sich Konkretum, im Gegensatz zum Abstraktum. Die Nomen, 
wohlgemerkt (!) – nicht etwa die damit bezeichneten „Dinge“. Nun 
aber Vorsicht – auch letzteres behaupte nicht ich, sondern der Lin-
guist.  Rein  lautlich,  verweisen  die  Nomen  >Ding<  und  >Bedin-
gung< nur auf Produkte des Denkens oder Dankens.

Der vermeintliche Sprachwissenschaftler täuscht sich über die 
Natur des Dinges hinweg, denn es ist so oder so nur ein Inhalt der 
Wahrnehmung – ein Inhalt des Denkens, des Dankes oder das Den-
ken und der Dank selbst, also aller dinglichen Erscheinung und Au-
genscheinlichkeit allererste „Bedingung“ oder „Tat“ (!), denn allein 
nur dem Denken oder Tun zuliebe heißt es „Ding“ oder „Tatsache“. 
Derjenige, welcher das Ding „erstmals“ oder „einstmals“ so nannte 
– der Vorfahre oder der Urheber dieser Nomen – muß davon über-
zeugt gewesen sein, dass mit dem Ende des Dankens, des Tuns oder 
des Denkens auch die Existenz der „Dinge“ ihr Ende gefunden hät-
te,  also ganz und gar unabhängig davon, wie „echt“, „träge“ (↔ 
„treu“) oder „dauerhaft“ sie  den Händen oder Augen erschienen. 



Die Ausdrücke  Abstraktum und  Konkretum können die linguistisch 
ersehnte Unterscheidung also schon deshalb nicht leisten, da indes 
bereits das Nomen vom Ding unterschieden ist, nämlich der „Signi-
fikant“ (=  Wortlaut) vom „Signifikaten“ (=  Inhalt des Wortes / Be-
deutung). Das Nomen an sich wäre demzufolge schon selbst ein Ab-
straktum – ein Produkt der freien Phantasie – welches der Bezeich-
nung diverser abstrakter und konkreter  Gegenstände diente,  indes 
jedoch manche Nomen zu den „Konkreta“ gezählt werden sollen, 
weil manche Dinge konkret seien. Wie geht‘n das? – klingt ja mehr 
nach „Murks“ oder „heillosem Durcheinander“ als nach „Sprach-
wissenschaft“.    

Selbst dem Ausdruck >Gegenstand< liegt im wesentlichen nur 
der Imperativ >stehe< (Inf.: stehen) zugrunde – ein Verb oder Tun-
wort  –  auch  „Zeitwort“  genannt.  Der  ihm  synonyme  Ausdruck 
>Zeug<  basiert  auf  dem  imperativen  Verb  >zeige /  zeihe<,  und 
>Ware< basiert auf dem imperativen Verb >wahre<. >Ding< hinge-
gen, kommt von >denken< (↔ dengen /  decken /  taugen). Auf die 
Herleitung des Synonymes >Sache< komm‘ ich gleich noch näher 
zu sprechen, aber eines deutete sich jetzt schon an: 

Tatsachen sind ganz zweifelsohne so oder so nichts als nur tätig 
– ob nun als Abstraktum oder als Konkretum. Auch die sogenannten 
Konkreta, wie etwa „Stein“, „Brett“ oder „Landschaft“ bezeichnen 
lediglich Tatsachen, also nur Tätigkeiten, und sind nicht auch nur 
um einen Deut wirklicher oder tätiger als der intersynaptische Flow 
der sogenannten Transmitter, welchem die ein oder andere „Einbil-
dung“ oder Gefühlswallung entspricht und eventuell „Liebe“, „Wis-
sen“, „Sucht“ oder „Eifersucht“ heißt. Ob diese Materie nun inner-
halb  oder  außerhalb  der  Hirnschale  fließt,  spielt  dabei  überhaupt 
keine Rolle, denn dieser Unterscheidung kann nicht die Unterschei-
dung zwischen „wirklich“ und „unwirklich“ gleichgestellt werden, 
denn  auch  neurobiologische  Zustände  sind  absolut  wirkliche  Zu-
stände, und da es für dies auch keine Rolle spielt, ob die Partikel  
solcher „Dinge“ oder Zustände nun mehr oder minder locker beiein-
ander sitzen, also nur mehr oder minder handfeste „Konglomerate“ 
bilden – „Konkremente“ oder lediglich „Konstellationen“ – so kann 
man auch nur schwer behaupten, dass die Abstrakta viel mehr noch 
weniger konkret seien als die Konkreta, oder die Konkreta viel mehr 
noch weniger abstrakt  als  die  Abstrakta.  Der einzige Unterschied 
zwischen den Früchten des Baumes der Erkenntnis und denen des 
Lebensbaumes* besteht darin,  dass erstere nicht mit den Händen, 
sondern nur mit den Synapsen getastet werden können, aber dieser 
Unterschied ist weder ein ganz grundsätzlicher noch ein prinzipiel-
ler. Das Prinzip ist hie wie da ein und dasselbe und sogar dasselbe, 



nach welchem jedes der vier oder fünf anderen Sinnesorgane ver-
fährt.  Das  Schmecken  nennt  der  Angelsachse  „tasten“,  nämlich 
(engl.)  „to  taste“ – demselben Verb entspricht  auch das deutsche 
Verb „testen“. „Getastet“ wird hierbei also so oder so – ob nun auf 
der Zunge, im Auge, im Ohr oder im Hirn – selbst die „Brown‘sche  
Molekularbewegung“, also die Temperatur der Dinge ist eine „ge-
tastete“! Doch um noch deutlicher zu werden: Auch die Temperatur 
und die Festigkeit oder Trägheit des ein oder anderen handgreifli-
chen Dinges kann „nur“ getastet und getestet werden. Aller Wahr-
nehmungsinhalt ist haptisch! Den Einbildungen oder Abstrakta ha-
ben diese Dinge also nicht auch nur das allermindeste vorraus, und 
zwar weder substantiell noch konstellativ – weder in der einen Hin-
sicht, noch in der anderen. Um nun aber noch viel deutlicher als nur 
deutlich zu werden: Für die Existenz einer Sache spielt es so gut wie 
überhaupt kein Rolle, was der Atheist sehen, wiegen oder anfassen 
kann und was er nicht sehen, wiegen oder anfassen kann. Weder das 
Tasten, noch das Spüren, Fühlen oder Merken haben dem (bloßen) 
Denken irgendwas vorraus – ganz im Gegenteil: Mit dem Ende des 
Denkens ist auch Schluß mit tasten, messen oder testen. Es ist ganz 
einfach ein und dasselbe. 

Ist das nicht „Metaphysik“?

Nein – jedenfalls nicht die spekulative Form solcher Metaphy-
sik. Der Physiker mißt nur im übertragenen Sinne des Wortes „Mes-
sen“, sobald er Strecken, Temperaturen oder elektrische Spannun-
gen mißt, denn der ursprüngliche Sinn ist derjenige, der sich mit ei-
ner  Vermessenheit  (↔ vermissen), der  Mutmaßung und  dem 
Ermessensspielraum verträgt. Wie Muße, Mut und Mission (Messe), 
ist auch das Maß ein Ahnlaut des Imperativs (lat.) >esse< (↔ Inter-
esse), obschon dasselbe auch dem Essen (↔ Essenz) zugrundeliegt. 
Den Wünschen oder Vorstellungen eines Messfanatikers paßt sich 
das Verb allenfalls mutmaßlich oder spekulativ an, also ist auch al-
lenfalls  die  naturwissenschaftlich  definierte  Messung  nebst  aller 
Messtheorie „Metaphysik“. 

Die Interaktion zwischen den Partikeln oder Korpuskeln ist kei-
ne andere als die Interaktion zwischen Partikel und Rezeptor oder 
zwischen Synapse und Transmitter, und das heißt nichts anderes, als 
dass  selbst  der  bloße  >Begriff<  im  wahrsten  Sinne  des  Wortes 
„greifbar“ ist, also nicht mehr noch weniger konkret als eine elektri-
sche Spannung oder „Messer, Gabel, Schere und Licht“. Sie ist we-
der mehr noch weniger konkret als ein Stein, ein Steinschlag oder 
zwei Laib Brot,  drei Liter Wasser und 100 Kubikmeter Atemluft. 



Mit dieser auf den ersten Blick womöglich etwas seltsam anmuten-
den Reihe an Beispielen der  Handgreiflichkeiten soll  auch schon 
mal angedeutet sein, dass sich ein „Denken“ ganz unmöglich auf 
die  paar  Minimalbewegungen  in  eines  einzigen  Affen  kleinem 
„Oberstübchen“ beschränken kann. Es muß sich etwas in den Kopf 
hineinbewegen – vor allem hinein und wieder heraus. Verlören die 
handgreiflichen Gegenstände der Umwelt des Kopfes an Bewegung 
–  etwa  der  Trinkwasserkreislauf,  beziehungsweise,  das  Wasser  – 
wäre nämlich in der Tat ruckzuck Schluss mit Denken, denn dieses 
trägt sich eben keineswegs (nur) im Kopfe eines Nachfahren des Af-
fen zu. Diesen akademischen Blödsinn unterrichtet man erst „neuer-
dings“, und auch dies nur auf den technischen (techn. verblödeten) 
Universitäten der Nachfahren des Affen. Der Vorfahre war anderer 
Meinung – er „gelobte“ und überlieferte anderes – und zwar sowohl 
anderes als  auch „anders“. Wenn er  „weissagte“, dann spiegelten 
sich seine Einsichten in den Sachverhalt in der lautlichen Gestaltung 
aller Worte  der Aussage wieder – allein deshalb klingt >denken< 
wie >dingen< oder >töten< wie >tosen< und >täuschen / tauschen< 
(bezüglich alter Zählmethoden „täuschend viele“ = tausend / tosend 
↔ engl.: „thousend“). Auch der Begriff heißt nur deshalb Begriff, 
weil bereits unsere frühen Vorfahren der Überzeugung waren, dass 
er so oder so ein greifbarer ist – ob nun innerhalb oder außerhalb 
des Kopfes. Wo er Verwandtschaften im Sachverhalt erkannte,  da 
suchte er sie auch in der nominalen Verlautung desselben wiederzu-
geben. Die Konjugationsreihe jeden Verbes bestätigt diese „Metho-
de der Verlautung“ und erklärt sie zu einer althergebrachten:  Was 
sich ähnlich ist,  muß auch ähnlich heißen. Der Umkehrschluß: Wor-
te, die ähnlich lauten, müssen auch ähnliches bedeuten – ganz unge-
achtet der Tatsache, dass diesem „logischen“ Erfordernis nicht in je-
dem Falle nachgegangen ist oder immer mehr und mehr zuwiderge-
handelt  wird.  Darüberhinaus  sollte  auch  nicht  übersehen  werden, 
dass die ersten Vorlesungen, denen eine verbal getragene Überliefe-
rung von Erfahrung eignen oder angepaßt werden mußte, nicht in 
Universitäten sondern an Lagerfeuern, auf Zeltplätzen, vor Tempeln 
oder in Kirchen stattfanden. Das erinnert daran, was Messen eigent-
lich sind. Zumindest „dereinst“, also „ursprünglich“ erhielten ver-
wandte Noema verwandte Nomina.

So war das damals – so wahr wir hier  
stehen – und wir werden anfangen ste-
henzubleiben, sobald wir das ändern!  



Nebst Transmittern, Neuronen und Synapsen leisten in der Tat 
allemöglichen Inhalte der Wahrnehmung den weitaus größeren Teil 
desjenigen Vermögens, welches der naive Neurobiologe „Denken“ 
nennt. Es ist im übrigen auch nur insofern  der Neurobiologe, wel-
cher tatsächlich denken kann, als man diesen mit der ganzen Welt 
identifizierte, denn der Nachfahre des Affen an und für sich – iso-
liert von seiner Umwelt, „persönlich“ oder „exemplarisch“ als das 
„Exemplar einer Spezies“ der Spezies entnommen – kann überhaupt 
gar nicht denken, und um diese kühne Behauptung zumindest nur 
mal sachlich zu verfizieren, brauche ich dem Affen nur mal für vier 
oder fünf Minuten die Nase und den Mund zuzuhalten – ihn von den 
Handgreiflichkeiten seiner Umwelt isolieren – und dann in seinem 
Kopfe nachsehen, ob jetzt etwa die Transmitter oder die Synapsen 
verschwunden sind. Sind die dann aber noch da oder darin, und der 
Affe  dächte  trotzdem nichts  mehr,  dann konnte  sein  Denken nur 
schwerlich  allein  auf  der  Interaktion  zwischen  Transmittern  und 
Synapsen beruht haben, denn diese zwei „interagieren“ mit an Si-
cherheit grenzender Wahrscheinlichkeit auch dann noch, wenn sie 
schon in Verwesung übergegangen sind. Es interagiert alles mit al-
lem, und zwar immer oder nie.   

Einverstanden?

 Halten wir also zunächst mal nur fest, dass atheistische Reden 
absolut falsche und schwachsinnige Reden sind. Leben und Denken 
oder  Lob  und  Dank sind sich  synonym –  die famosen Worte: „Ich 
denke, also bin ich“ (R. Descartes) sind nichts als nur eine (elende)  
Tautolgie (I. Kant) – das Denken vollzieht sich nicht im Schädel, 
sondern in aller Welt. Naturwissenschaft übt sich in absolut unzuläs-
siger Vereinfachung jedweden Sachverhaltes. Den vermeintlich kon-
kreten Nomen >Ding<, >Tank< und >Tankinhalt< liegt außerdem 
die  selbe  Lautwurzel  wie  dem  schon  im  Althochdeutschen  ge-
brauchten >Ting< oder >Thing< (↔ engl.:  think / thing) zugrunde, 
und schon das wären dem Atheisten zufolge nur Abstrakta,  denn 
diese  bezeichneten  einst  eine  „Ratsversammlung“,  eine  „Bespre-
chung im Rate der Ältesten“ oder eine „Gerichtsverhandlung“ (↔ 
Tagung!).  Konkreter  kann es  aber  auch  beim aller  besten  Willen 
nicht werden, zumal ein Nomen so oder so nur dem vermeintlich ab-
strakten „Urteilsvermögen“ des Sprechers entspringt und mit nicht 
auch nur einem einzigen dieser  vermeintlichen „Augenscheinlich-
keiten“ identisch ist. Einige der neuhochdeutschen Ableitungen des 
Nomens  >Ting<  (=  nhd.:  Tag  /  Ding)  lauten  nicht  nur  „Dank“, 
„Dach“, „Tuch“, „Tagung“, „Dung“ und „Dunkelheit“ (↔ dünken / 



düngen / dichten / decken) sondern auch „Zank“ (↔ zanken), „Ge-
sang“ (↔ singen) und „Zange“ (↔ zängeln / umzingeln) und von da 
an ist es weiß Gott nicht mehr weit bis zu den Lautvariationen >Zin-
ke(n)<, >Zehe< (engl.:  toe), >Zeche<, >Teig<, >Tacker< oder >Sa-
che< (↔ engl.: take / cake / king), von welchen der Linguist so vor-
eilig angenommen hatte, sie wären konkret, und zwar „konkret“ im 
Sinne eines Gegensatzes zu den „Abstrakta“. Küche, Kachel, Koch, 
Küken  und  Kuchen nebst  Gockel,  Guckloch (gucken  / kucken / ki-
chern), Zecke (↔ Zange / Zunge), Zucker oder Sacharose (gr.: sak-
char)  grüßen  hier  ihre  allernächsten  Verwandten,  zu  denen  aber 
auch noch die vermeintlich durch und durch abstrakte „Suche“ ge-
hört,  obschon  ein  Synonym der  Sache,  der  Sage,  der  Sucht,  der 
Zucht und des Soges.

„Halb zog sie ihn – halb sank er hin“

 Angesichts der jüngeren Wendungen, die sich um den Ausdruck 
„Dunkelheit“ (Dünkel) ranken, ist man leicht versucht, alle mögli-
chen Ausdrücke, die auf das Suffix „heit“ (↔ heutigen /  hissen /  
heißen) enden, den Abstrakta zuzuordnen. Wie steht es dann aber 
um diejenigen Nomen, welche auf „ling“ (↔ gr.:  legein) enden – 
etwa  die  Ausdrücke  „Neuling“,  „Liebling“,  „Däumling“,  „Häupt-
ling“  oder  „Fäustling“  –  sind  etwa  der  >Säugling<  und  der 
>Schmetterling< je  ein  Abstraktum?  Ist  der  >Neuling< via  >neu-
lich< oder >lieblich< ein Konkretum? Sind hier etwa Adjektive und 
Verben substantiviert worden – personifiziert, womöglich? Will mir 
hier vielleicht jemand weismachen, dass es dem Kopfe möglich ist, 
ebenso handgreifliche wie augenscheinliche Gegenstände zu gene-
rieren, die zunächst nichts wie nur Adjektive waren?

 
Die >Trägheit< wäre dem Linguisten zufolge ein Abstraktum, 

aber der atheistische Physiker ist absolut davon überzeugt, dass sie 
existiert, und zwar „bewiesenermaßen“, was ja gerade eben so viel 
heißt, wie „gezeigtermaßen“ – Trägheit ist bezeigbar! Dem Linguis-
ten und Atheisten darf man also sehr guten Gewissens unterstellen, 
dass sie alle beide nicht genau wissen, wovon sie sprechen, nämlich 
ebenso wenig wie davon, wovon andere sprechen, sprachen oder ge-
sprochen haben, oder was ihnen ihre Vorfahren gepredigt, verspro-
chen oder aufgeschrieben haben. Selbst wenn der Atheist die heilige 
Schrift  in  jedem ihrer  Punkte,  wie  angedroht  „wörtlich“  nehmen 
wollte – ! – er könnte es gar nicht, denn da er in dieser „Kunst“ völ-
lig falsch, beziehungsweise überhaupt nicht unterrichtet ist, hat er 
noch nicht einmal seine eigenen Worte oder die Worte auch nur ir-



gendeines  Textes  je  „wörtlich“  genommen.  „Wörtlich“  heißt  „lo-
gisch“ (↔ gr.:  logikos  von legein),  denn das Wort, die Rede, der 
Verstand und der Gegenstand des Verstandes (Ggstd. d. Unterhal-
tung od. Betrachtung) heißen „Logos“, und somit ist eine Sprache 
oder Rede, die ihre Vokabeln nicht in jedem Falle – „in jedem ihrer  
Punkte“ – logisch oder wörtlich deutet oder wendet, selbsverständ-
lich keine Sprache, sondern „Slang“. Linguistik ist nicht Sprachwis-
senschaft, sondern Slangwissenschaft – die Wissenschaft vom Lü-
gen oder vom „Kauderwelsch“ – bestenfalls noch die Wissenschaft 
von der „Idiomatik“ oder diese selbst, aber strengegnommen noch 
nicht einmal das, denn ihr ist auch ganz offensichtlich das nominale 
Pendant eines >Idioms< unbekannt.

  Konkretum ist das ein oder andere Nomen immer nur insofern, 
als es dazu dienen soll, wozu es eigentlich nicht dienen kann, denn 
als das verbal gewachsene Lautbild eines mental gewachsenen „Be-
griffes“ vom Ding, ist es immer von weitaus umfänglicherem Inhalt 
und Hintergrund als dasjenige Objekt, welches von Zeigefingern be-
deutet werden kann. Das heißt, Konkreta sind stets inhaltlich degra-
dierte Nomen, welchen diese semantische Degradierung (die Redu-
zierung  ihres  semantischen  Inhaltes  auf  diejenige  geringe  Sache, 
welche das Auge noch auf‘s mal erfassen kann) keineswegs anzuse-
hen ist. Anders gesagt, mit einem Beispiel: Das Nomen „Hund“ (↔ 
engl.: „hunter“ / der Folgsame / der Verfolger od. Jäger) bezeichnet 
eigentlich viel mehr als nur die spontan und per Augenblick erfaßba-
re Gestalt des Hundes,  nämlich auch sein Verhalten und (in etwa) 
seine Rolle im Dasein des Menschen, und somit ist es an sich nicht 
auch nur annährend so „konkret“ wie gedacht, denn „konkret“ soll ja 
wohl  heißen  „lokalisiert“  oder  „mit  dem  Zeigefinger  bedeutbar“, 
„handgreiflich“ oder „augenscheinlich“. Da es aber keine Nomen 
gibt, denen diese Degradierung oder neue Aufgabenstellung anzuse-
hen,  anzuhören oder sonstwie anzumerken ist,  gibt es auch keine 
„Konkreta“. Es sind ihrer Definition zufolge nichts als nur linguisti-
sche  Phantsiegebilde  und  somit  allerhöchst  „abstrakt“.  Das,  was 
diese Konkreta sein, tun oder können sollen, ist von ihrer eigentli-
chen Funktion oder Aufgabe abgezogen, also „abstrahiert“. Sowohl 
der  Hund selbst  (?),  als  auch  das  ihm zugewiesene  Nomen oder 
Noema sind alles andere als „konkret“ oder „zu lokalisieren“. Darin, 
etliches  an  Viehzeug  zu  lokalisieren,  verstand  sich  zwar  schon 
Charles Darwin selbst als ein Meister, aber der war ja auch der An-
sicht, >Homo Sapiens< oder >Adam< bezeichne einen Arsch mit 
Ohren, also rund 140 Pfund Fleisch, Zähne und (fossile) Knochen. 
Nicht nur darin irrte er. Das Nomen >Affe< ist dem >Affix< alias 
>Apendix< (engl.: ape) abgeleitet – es bezeichnet also jede Art von 



Anhängsel und soll nun des Menschen Vorfahren mimen. Ich würde 
mal sagen, aus diesem wirren Begriffssalat ließe sich niemals eine 
„wahre Aussage“ zusammenschustern.  Die Evolutionstheorie setzt 
sich  aus  zahlreichen  Falschaussagen  zusammen.  An  dieser  Stelle 
möchte  ich  dann  allerdings  nicht  versäumen,  klarzustellen,  dass 
auch ich absolut davon überzeugt bin, dass sich die Gestalt des auf-
rechtgehenden Nacktaffen aus der Gestalt eines Pelzaffen entwickelt 
hat, aber ebenso bin ich davon überzeugt, dass das nur sehr wenig 
bis  überhaupt gar nichts  mit  der  Abstammung dessen zu tun hat, 
welcher einst Mensch genannt worden ist. Ich will hier nicht die Fra-
ge erörtern, ob oder inwiefern die Abstammunslehre falsch gedacht 
ist, sondern nur die Differenz zwischen wahrer und falscher Aussage 
bloßstellen,  denn die  Anhänger  der  neuen  Abstammungslehre be-
haupten ja immerfort und mit Nachdruck, dass ihre Aussagen eben-
so wahr wie bewiesen seien, und die Aussagen der heiligen Schrift 
ebenso  falsch  wie  erfunden oder  erlogen.  Genau der  umgekehrte 
Fall ist der Fall, und allein das suche ich hier zu klären: Wo Aussa-
gen von eher negativem „Wahrheitsgehalt“ verbreitet werden, da be-
kommt es der Affe auch in eher negativem Sinne zu spüren. Ausrei-
chend viele Beispiele dafür sind vorhanden, und so geht es nur noch 
darum, den übersehenen Zusammenhang aufzuzeigen.

 

Hombre alias Umbra

Der Ausdruck >Tankinhalt< ist eine mundartlich bedingte Laut-
variante des Ausdruckes >Denkinhalt< – je ein aktiver, tätiger oder 
bewegter Inhalt der Wahrnehmung – und zwar auch vollends unab-
hängig von der Frage, ob damit nun eher das „Volumen“ oder die 
Füllung (engl.  fuel od.  Kraftstoff)  gemeint  ist,  denn so dermaßen 
dumm kann auch nur ein ganz besonders vorwitziger Problemfeti-
schist fragen. Schon Heraklit wußte zu überliefern: 

„Alles fließt!“ 

… also fließt es diesemzufolge überall, und nicht etwa nur innerhalb 
oder nur außerhalb des Kopfes, und somit wäre die Unterscheidung 
zwischen  Abstrakta  und  Konkreta  gerade  ebenso  sinnlos  wie  die 
Unterscheidung zwischen gegenständlichen und nicht-gegenständli-
chen Dingen, denn Nichtgegenständliches existiert nicht – nicht im 
eigentlichen Sinne des Wortes „Gegenstand“. Der moderne Mensch 
und Nachfahre ist lediglich nicht ganz im Bilde darüber, was der 



„Gegenstand“  oder das „Ding“ ist oder nicht ist, beziehungsweise, 
nicht  ganz  im  Bilde  darüber,  was  diese  Nomen  bezeichnen  oder 
nicht bezeichnen – bedeuten oder nicht bedeuten – heißen oder nicht 
heißen. Neben den Nomen >Gott< oder >Allmacht< sind damit aber 
nun schon etliche Nomen innerhalb nur weniger Zeilen aufgezählt, 
deren eigentlicher Inhalt vielmehr umstritten denn klar ist, womit ei-
gentlich leicht zu erkennen sein sollte, dass nicht nur die Existenz 
eines Gottes infragegestellt ist,  sondern die Methode der Deutung 
allermöglichen Nomen. Anders formuliert: 

Der Atheist und Naturwissenschafler kann nicht nur die Exis-
tenz Gottes nicht beweisen, sondern nicht auch nur eine einzige sei-
ner zahlreichen Aussagen zum erforschten Sachverhalt, die Deutung 
des Vokabulares seiner Aussagen oder auch nur eine einzige seiner 
zahlreichen  Definitionen  verifizieren,  geschweige  denn  beweisen. 
Den Vokabeln seiner Aussagen sind sämtliche Inhalte oder „Bedeu-
tungen“ nichts wie nur völlig grundlos unterstellt – nichts wie nur 
behauptet oder erlogen – und somit natürlich auch den Nomen >All-
macht<, >Sachverhalt<, >Ding<, >Atom<, >Beweis<, >Logik< oder 
>Gott< – >Messer<, >Gabel<, >Schere< oder >Licht<. Der Beweis 
zur behaupteten Existenz auch nur irgendeiner Sache scheitert allein 
an eines Atheisten Unvermögen, die eigentliche Bedeutung der Wor-
te seines Erbwortschatzes zu ermitteln, denn solange nicht bewiesen 
ist, dass das >Atom< (gr.:  das Unteilbare!) genau nur das bezeich-
net, was der Atomphysiker behauptet oder mit dem Zeigefinger be-
deutet, hat es auch überhaupt gar keinen Zweck, zu behaupten, dass 
es „teilbar“ sei, dass er es „gespalten“ hätte, geschweige denn, dass 
es existiert. Im oder als Haufen kann ich diese Atome zwar sehen, 
aber ich kann nicht sehen, dass sie „Atome“ heißen. Gesehen hätte 
ich aber ganz gerne den Grund, den Gegenstand oder das „Beweis-
stück“, welches dafür spricht, dass es so heißt wie behauptet, also 
den Grund oder Gegenstand, welcher dafür spricht, dass des Atom-
physikers Aussage eine „wahre Aussage“ ist, und nicht etwa nur ir-
gendeine  Aussage,  ein  Idiom,  ein  Etikett,  eine  Lüge  oder  eine 
Falschaussage. Rein etymologisch betrachtet, also rein logisch, ist 
des Atomphysikers Behauptung ein ganz astreiner Widerspruch, also 
eine Falschaussage, und die wird mit der nachgereichten Behaup-
tung, dernach die Spaltbarkeit des Unspaltbaren schon „bewiesen“ 
sei, nur noch falscher und schlimmer, denn mit dieser zieht er auch 
noch seine selbstgezimmerte Definition vom „Beweis“ ins Verder-
ben. Mit welcher merkwürdigen Art von „Beweis“, läßt sich so ein-
fach jedwede widersprüchliche Aussage verfizieren? Ist es womög-
lich  die  selbe  merkwürdige  Art  von  „Beweis“,  mit  der  bewiesen 
wurde, dass die Existenz Gottes nicht „bewiesen“ werden könne? 



Wundern tät‘s mich ja nicht! 
Der Atheist behauptet, >Gott< und >Engel< bezeichneten nur 

religiös motivierte Hirngespinnste, und ich behaupte, >Atheist< und 
>Atome<  bezeichneten  (ebenfalls)  nur  Hirngespinnste,  und  allein 
die Verifikation solcher Behauptungen stehe noch aus. Dies jedoch, 
eben nicht  nur  im Rahmen eines  umstrittenen Glaubens an  Gott, 
sondern  ganz  ohne Ausnahme in jedem Fach,  jeder  Fakultät  und 
überall. Es ist ja nichts wie nur völlig sinnlos, die Existenz eines Ge-
genstandes beweisen zu wollen – der Inhalt diesen oder jenen No-
mens – der den Zeugen überhaupt nicht bekannt, sondern bestenfalls 
„eingebildet“ ist, also lediglich antrainiert, beigebracht oder anerzo-
gen. Des Atomphysikers Forschungsgegenstand alias Atom existiert 
nur insofern „bewiesenermaßen“, als der Physiker beweisen könnte, 
dass  dieser  Gegenstand  auch  tatsächlich  so  heißt,  wie  er  ihn  be-
nennt, denn wenn das nicht nötig wäre, dann bräuchte das auch der 
Gläubige  (bezgl.  des  Nomens  Gott)  nicht  zu  tun.  Das  Nomen 
>Gott< bräuchte  dann nur „angeblich“  genau das  zu  bezeichnen, 
was jedermann sichtbar ist – zum Beispiel, den Lauf der Dinge. Der 
Beweis für die Existenz diesen oder jenen Dinges ist also sowohl in 
diesem wie auch in jenem Fall ein und derselbe Beweis, und wo die-
ser nicht glückte, da glückte auch der andere nicht. Wäre den Wor-
ten die ein oder andere, in jedem Falle aber immer nur unterstellte 
Bedeutung nachzuweisen, also zu „be-weisen“, dann hätte sich der 
Gottesbeweis ganz schnell erledigt. Ergo: Der einzig mögliche Got-
tesbeweis ist der „etymologische Gottesbeweis“, und dieser außer-
dem der Beweis schlechthin. Eine Verifikation oder Falsifikation je-
deweder Aussage zum Sachverhalt,  kann nur auf etymologischem 
Wege erfolgen, und eben der unterscheidet sich nicht auch nur um 
ein Jota vom emprischen,  denn auch der Wortlaut ist  eine Sache, 
und die Lautbildung ist nicht weniger logisch als jedweder „andere“ 
Sachverhalt. Zwar kann der Mensch lügen und die Logik einer Ver-
lautung des Sachverhaltes mißachten – sich irren, oder eine unlogi-
sche Sprache erfinden oder einfordern – aber genau das kann auch 
der vermeintliche „Physiker“, und zwar je ganz unabhängig von der 
Tatsache, dass die handgreiflichen Sachen oder der augenscheinli-
che Sachverhalt, den er erforscht, ganz gewiss nicht lügen können 
und in jedem Falle nur logisch oder rechtens agieren. Einzig diese 
zwei untersuchten Sachverhalte sind ganz streng auseinanderzuhal-
ten, nämlich die „wahre Aussage“ und die „Falsch-aussage“ – nicht 
etwa der physische Sachverhalt und die Aussage, denn die Formu-
lierung diesen Sachverhaltes ist bereits ebenfalls ein solcher physi-
cher Sachverhalt – und da absolut jede sachliche Aktion immer nur 
„logische“ oder folgerichtige Konseqenzen hat, kann man auch von 



einem mentalen oder sprachlichen Sachverhalt nicht annehmen, dass 
dieser „falsch“ laufen könnte. Wer sich „verkehrt“ ausdrückt, hat die 
„physikalisch“ folgerichtigen Konsequenzen aus dem falschen Aus-
druck zu tragen, und zwar wie aus dem Stegreif ganz augenblick-
lich, und damit liefe wieder alles ganz und gar richtig. In aller Welt 
ist keiner einzigen Sache und keinem einzigen Gegenstand je nach-
zuweisen gewesen, dass er „falsch“ liefe oder „nicht rechtens“. Das 
gilt dann sogar für den Menschen, wie es ja schließlich auch der 
Heiland zu erklären versuchte. Die Dinge laufen nun mal so wie sie 
laufen, und selbst wenn eines dieser Dinge besonders groß, schwer 
und enorm schnell ist und zufälligerweise gerade auf unserem Pla-
neten einschlägt, dann ist noch immer nur schwerlich zu behaupten, 
das Dingens sei falsch oder „ungerecht“ gelaufen, geschweige denn 
„ungerecht geflogen“. Allein die Voraussage des Astronomen kann 
von dessen tatsächlicher Laufbahn abweichen und insofern „falsch“ 
sein – die Tatsachen „verfehlen“ –  aber diese kleine Verfehlung hät-
te sich damit ja auch schon sofort wieder gerächt und gerichtet, in-
des sie alle Lügner schon gleich im nächsten Augenblick erschlagen 
hätte. Alle Lügner und alle falschen Prediger, Weissager oder Hell-
seher werden umgehend negativ selektiert – selbst diejenigen, wel-
che sich solcher Auskunft lediglich zu enthalten suchten, oder es gar 
nicht  so  genau  wissen  wollten.  Alle,  die  dem  ein  oder  anderen 
„Tier“ (engl.: Dear = das Teure / Seltene) den falschen Namen ge-
ben – es falsch bezeichnen, vorsagen oder voraussagen, oder mit 
dem Wort alias Logos brechen und dem Tier überhaupt keinen Na-
men geben – werden umgehend beiseite geräumt, und zwar ganz un-
abhängig davon, ob sie das nun glauben oder nicht glauben wollen. 
Und nun nur damit bezüglich der hier so seltsam vertrauten Termi-
nologie keine neueren Mißverständnise aufkommen: 

Wenn die heilige Schrift von all den „Tieren des Feldes“ und al-
len „Tieren unter dem Himmel“ spricht, welchen Adam einen Na-
men oder eine Bezeichnung verpassen sollte (sobald und sofern sie 
ihm ansichtig würden), dann spricht sie ganz selbstverständlich von 
„Sachverhalten“ und „Tatsachen“, denn von „Verhaltensweisen“ (↔ 
Ethik bzw.  Ethologie!),  also  von  Tätigkeiten,  inklusive  alljener 
„Dinge“, die einem Adam mitten durch den Kopf oder „Garten“ ge-
hen – also sehr wohl auch von „Meteoriten“ oder ihrer Laufbahn. 
Was der Zoologe den Nomen >Tier< ,>Dank< oder >Ding< unter-
stellt, tut da überhaupt gar nichts zur Sache, nämlich gerade ebenso 
wenig wie das, was er den Nomen >Zier<, >Tür< oder >Teuerung< 
(↔ engl.: dear / tear) unterstellt, denn wenn er wüßte, was der No-
men eigentliche Bedeutung ist  oder nicht  ist,  dann wäre er  nicht 
Zoologe  oder  Atheista  geworden,  sondern  „Grammatista“  (lat.  f. 



„Elementarlehrer“).  Meteore,  die  früher  oder  später  auf  unserem 
Planeten einschlagen, sind Meteore, die früher oder später auf unse-
rem Planeten einschlagen – nicht etwa Meteore, die woanders ein-
schlagen oder „die mit dem Wolf  tanzen“. Sie  müssen also ihrem 
Tun  oder  Verhalten  entsprechend  benannt  werden,  und  wenn  sie 
falsch, gar nicht oder anders benannt werden, dann erschlagen sie 
den, der sie falsch oder gar nicht benannte. Sie erschlagen nur den-
jenigen nicht, der ihnen zu entgegnen oder auszuweichen weiß, und 
eben das ist derselbe, der sie richtig zu beschreiben, zu zeichnen 
oder zu be-zeichnen weiß. >Bezeichnung< und >Voraussage< alias 
>Predigt< (↔ Prädikat) sind sich synonym! Zu diesen Synonymen 
rechnet sich dann auch die >Prophezeihung<. So geht die Logik der 
Sprache!

nomen est omen!

Man muß nicht unbedingt sagen, Adam wäre von Gott dazu an-
gehalten gewesen, den Dingen einen Namen zu geben – man könnte 
auch sagen, es waren Adams Leben oder Überlebenswille, welche 
das forderten. Beider Willen sind sich ebenbildlich, und der Autor 
dieser Legende verstand wesentlich mehr von seinem Fach als ein 
moderner Wissenschaftler desselben Faches. Von einem Affen oder 
einem Arsch mit Ohren kann sich nichts noch mehr unterscheiden 
als der namentlich Unbezwingbare. Zwar spricht ihm der Autor auch 
Fleisch, Bein, Gebeine und Beine zu, aber auch diese Nomen be-
zeichnen nicht, was Darwin im Kopfe hatte oder nur mit Hilfe seiner 
Zeigefinger bezeichnete. Laute deuten und zeigen ganz anders.

Der Zoologe hat in der Tat nicht auch nur den allerblassesten 
Schimmer davon, was in der mosaischen Genesis geschrieben steht, 
und zwar ganz unabhängig davon, ob sie ihm in einer Übersetzung 
oder im Original vorliegt, denn wie der Linguist beherrscht er nicht 
auch nur eine einzige Sprache. Der Laie hat schon heute vergessen, 
dass sich >Tier< noch zu Darwins Lebzeiten mit „h“ geschrieben 
hat  –  seine  deutschsprachigen  Zeitgenossen  schrieben  also  vom 
„Thier“ (↔ Zier / Dauer; zehren / verdauen) – das ist ein dem engli-
schen Titel „Sir“ (aengl: „Sire“, gesprochen: „seier“) ganz unmittel-
bar verwandter „Titel“. Was, also, heißt oder bedeutet es? Wollten 
Sie das etwa tatsächlich im Duden oder in Meyers großem Univer-
sallexikon nachschlagen – ausgerechnet in einem von Atheisten ge-
schriebenem Buch? Vergessen Sie nie: Jedem lexikalischen Eintrag 
fehlt die Anmerkung „unter folgendem Nomen versteht ein Wissen-
schaftler  ...“.  Da steht  nicht,  was das Nomen tatsächlich ist  oder 
heißt, sondern nur, was sich die Wissenschaft darunter vorstellt  – 



das ist „science fiktion“! Sie können nicht erwarten, dass darauf je-
desmal extra hingewiesen ist – Sie müssen sich dessen einfach be-
wußt sein und bewußt bleiben. Wenn Sie also verstehen wollen, was 
Ihnen das Bibelwort mitzuteilen sucht, dann können sie anstattdes-
sen nicht in einem Lexikon nachschlagen, was es (dort) angeblich 
bedeutet oder wie es dort oder heute gebraucht wird. Dasselbe gilt 
für  ein  sogenanntes  „Herkunftswörterbuch.  Auch  in  einem „Her-
kunftswörterbuch“  finden  sie  nicht,  was  ein  Bibelwort  bedeutet, 
denn auch in diesem ist  dem genauen Klang oder Wortlaut  eines 
Wortes nur eine Nebenrolle, also eine nur ganz untergeordnete Be-
deutung  zugetraut,  und  genau  das  ist  „un-logisch“,  respektive 
„nicht-wörtlich“. Das Bibelwort ist ganz ausnahmslos logisch oder 
wörtlich zu deuten, und das wußten auch die meisten seiner zahlrei-
chen Übersetzer.

Der  Bibeltext  ist  weder  korrekt  zu  übersetzen  noch  zu  lesen 
oder  zu  verstehen,  ehe  nicht  auch  oder  vor  allem der  Inhalt  des 
Etana-mythos verstanden  ist,  auf  welchem der  semito-assyrische 
oder mosaische Mythos beruht. Die mosaische Genesis erklärt, wie 
die Nomen zu Bedeutung gelangen und was jedem blüht, der einer 
falschen Deutung oder Lehre folgt, aber bereits der Etana-mythos 
erklärt, wer diese Zwei unterschieden hat und in nur einem von bei-
den  als  „Abbild“,  respektive  als  „Vorbild“  zurückblieb.  Letzteres 
schimmert zwar auch noch in mosaischer Genesis durch, aber halt 
bei weitem nicht mehr so betont und isoliert, wie im akkadisch-su-
merischen („irano-arischen“ od. „babylonischen“) Mythos um Etana 
(Eden) und den Hochgott An nebst Sohn Enlil. Man muß also nicht 
unbedingt den Etana-mythos kennen, um die zentrale Aussage der 
Genesis  verstehen zu können, aber dennoch die zentrale  Aussage 
der Genesis ausgemacht haben, um auch alles Weitere einer „Bibel“ 
und  das  Evangelium  verstehen  zu  können.  Man  sieht  eigentlich 
schon am vermeintlichen (modernen) „Christen“, dass das Evange-
lium allein, so gut wie überhaupt gar nicht fruchtet, wenn dasselbe 
nur den Sermon der vier Evangelisten des „neuen Testaments“ um-
faßte. Das ist leider ein alteingesessener Irrtum, denn die frohe Bot-
schaft ist nicht etwa erst 2000 Jahre alt, sondern schon weit mehr als 
nur doppelt so alt. Jungfräulich empfangen und geboren, von zwölf 
Aposteln umgeben, von heilender Kraft und am dritten Tage nach 
seiner Verfolgung und Hinrichtung von den Toten auferstanden und 
in den Himmel aufgefahren, war schon der Sohn des Gottes Osiris. 
Nur hieß dieser nicht Jesus oder Christus, sondern Horus (in anderer 
Version auch Mithras), und von den Toten wieder auferstehen las-
sen, hat dieser nicht „Lazarus“, sondern Asar oder Hazar, dessen la-
tinisierte Namensversion auf El-azarus umgeschrieben wurde. Des 



Sohnes Täufer nannte man denn auch nicht Johannes, sondern Anu-
bis – das ist ein ägyptischer Gott und alles in Allem überhaupt sehr, 
sehr komisch bis allerhöchst fragwürdig, wenn man nur die Luther-
bibel kennt. Von daher ist dann auch überhaupt gar nicht mehr ver-
wunderlich, dass die beiden Seiten des „bilateralen“ Wortes, selbst 
von einem so hochgeschätzten Altphilologen wie es der Schweizer 
Ferdinand de Saussure gewesen war, nicht ganz richtig verstanden 
worden sind.  De Saussure war nämlich in  Wahrheit  einfach bloß 
dämlich und vollends falsch unterrichtet. Er hielt die Bedeutung des 
Wortes vom Laut desselben ganz und gar unabhängig und lehrte so-
mit wider die Lehren des Aristoteles und die Lehre selbst – nämlich 
wider das Wort, wider alle Logik und wider die Etymologie. Von 
ihm rührt die These, dass sich der Inhalt der Worte mit der Zeit ver-
ändern würde, also eine Variable sei, deren Inhalt allein menschli-
cher Willkür unterliegt. Was heute für Allmacht, Güte oder Allwis-
senheit  steht,  kann  demnach  schon  morgen  für  das  grüne 
Spaghettimonster stehen – ganz wie der Atheist wünscht, wählt oder 
behauptet. Ist dem tatsächlich so?

Der Unterschied zwischen eigentlicher Bedeutung und falscher 
Bedeutung – der Unterschied zwischen Wahrheit und Lüge – muß 
aus gewissem Grunde ein ersichtlicher, also ein allen Zeugen ge-
meinsam sinnlich wahrnehmbarer und deshalb ein ebenso tatsächli-
cher wie handgreiflicher, „vor-handener“, also ein beweisbarer und 
bedeutbarer sein. Es muß ein hörbarer, akustischer, beziehungsweise 
ein  physisch  anwesender Unterschied  sein,  der  von allen  Zeugen 
gleichzeitig wahrgenommen werden kann. Wäre er das nicht, dann 
wären falsche und wahre Aussage nicht nur nicht voneinander zu 
unterscheiden, sondern mangels erfindlichem Unterschied schlicht-
weg ein und dasselbe. Genau diese Differenz zwischen wahrer und 
falscher Aussage ist es, welche von Seiten der Natur~ und Geistes~ 
oder Humanwissenschaftler – allen voran aber, von Seiten der Lin-
guisten und einigen ihrer Kollegen der analytischen Philosophie – 
bezweifelt,  beziehungsweise  geleugnet,  ignoriert  oder  übersehen 
worden ist, sobald sie behauptet hatten, dass zwischen dem Wortlaut 
und dem Inhalt des Wortes kein logischer Zusammenhang bestehe. 
Wenn der Inhalt des Wortes nicht mit dem Wortlaut in Eins fiele, 
dann wären wahre und falsche Aussage ein und dieselbe Aussage, 
nämlich so oder so absolut nichtssagend und nicht „assertorisch“ 
(*). Der Unterschied, welcher hierbei ignoriert würde, wäre der so 
überaus  deutliche  Lautunterschied zwischen  den  diversen  Lauten, 
doch ein davon wesentlich ganz verschiedener Betrag oder Inhalt, 



wie der, welcher ihm von Seiten diverser Linguisten und Etymolo-
gen unterstellt  wurde – ein „Signifikat“, wie es de Saussure vor-
schlug – wäre nur mit dem x-beliebigen Inhalt irgendeiner Vorstel-
lung des Redners identisch,  welche zu ermitteln dem Hörer nicht 
möglich ist, da er ja nur Laute oder Worte, jedoch keine Gedanken 
lesen kann. In diesem Streit um die Methoden, Verfahren oder Mög-
lichkeiten zur Unterscheidung zwischen wahrer und falscher Aussa-
ge entbehrte man also nichts weiter als nur einem allen Zeugen ge-
meinsam sinnlich wahrnehmbarem, physischem „Beweisstück“ von 
der Art des „Fuß- oder Fingerabdruckes“ im Zusammenhang krimi-
nalpolizeilicher Ermittlungen – die „Tatwaffe“ oder die „Wundmale  
Christi“ – ein augenscheinliches Ding im Gegensatz zum nur rein 
theoretischen  oder  privaten  „Ding“  mit  dem ebenso vielsagenden 
wie auch so gut wie nichtssagenden Namen „Argument“ oder „In-
diz“. Das heißt, der Allmächtige will offenbar ganz „offenbar“ ange-
faßt, berührt und gesehen werden – nicht nur „eventuell“ oder in ge-
wissem ungewissen Sinne „erfaßt“, „begriffen“ oder „eingesehen“. 
Er will ganz „unbedingt“ angefaßt, ge-gelaubt (↔ gelobt /  geliebt) 
und begriffen werden. Er trachtet in der Tat (!) nach der Beglaubi-
gung seiner Existenz von Seiten aller ungläubigen Zeugen und No-
tare, und der Legende zufolge hat er bislang noch alles und jedes be-
kommen,  wonach  er  trachtete.  Darüber  hinaus  sollte  dann  auch 
folgendes nicht übersehen werden: 

Auch das  in  Betracht  genommene „Verhältnis“  zwischen  den 
„Tatsachen“ (Abstrakta) und den handgreiflichen Sachen (Konkreta) 
ist ein rein abstraktes „Verhältnis zwischen diversen Sachen“, also 
ein Sachverhalt, und insofern, als auch allen Taten ein Name eignet 
– die substantivierten Verben, nämlich – und kein einziges abstrak-
tes Ding existiert, das nichts täte oder nicht wenigstens irgendwie 
wirkte (z.B. auf die Sinnesorgane oder im und auf das Verhalten von 
Mensch oder Tier), darf man ganz freimütig behaupten, dass über-
haupt alle Sachen nichts als nur  wirkliche, denn „wirkende Tatsa-
chen“ sind. Selbst die vermeintlich konkreten Dinge können nicht 
mehr, als nur „wirken“, „tun“, „fließen“ oder „handeln“, wie eben 
auch die Botenstoffe mit dem schönen Namen „Transmitter“ (ein 
Synonym des >Engels<, im Übrigen!). Namentlich oder „nämlich“ 
aus dieser alten Anschauung des Dinges resultiert der ehemaligen 
Linguisten und Grammatista alte Überzeugung und Lehre, wonach 
überhaupt allen Nomen oder Substantiven die  Verbform, also ein 
Verb  zugrundeliege  –  „Zeitwörter“,  respektive  „Tunwörter“.  Mit 
dem Aufkommen des vermeintlichen Protolinguisten Ferdinand de 
Saussure und Kollegen ist das allerdings wieder infragegestellt wor-
den,  wenn  auch  tatsächlich  nur  in  Frage  gestellt  und  nicht  auch 



schon  widerlegt,  denn  sonst  wäre  es  um die  „Sache“  noch  viel 
schlechter bestellt als schon ohnehin. Ergo:

Alle Nomen bezeichnen nichts als nur Taten, Verhaltenswei-
sen, Zustände, Bewegungen oder Tatsachen. Es existieren keine  
Konkreta im vermeintlichen Gegensatz zu den Abstrakta. Konkre-
tum und Abstraktum sind ein und dasselbe, und weder als konre-
tes noch als abstraktes „Ding“ könnte es mehr tun, als nur einem  
einzigen, alles umfassenden Denken nachzukommen. Das Ding  
ist und heißt >Dank< oder >Gedanke<! Alle Welt ist nur eine ge-
dachte Welt, aber mehr als nur das Denken ist auch mit dem Tod  
des Menschen nicht verloren. Wer um sein Leben bangt oder bet-
telt, bettelt um nichts gewichtigeres, als nur die Möglichkeit, wei-
terhin denken zu dürfen.  

„Cogito ergo sum“ 

„Je pense, donc je suis“

„Ich denke, also bin ich“ 

(Rene Descartes)         

Die zunächst nur philosophisch und dann auch sprachwissen-
schaftlich bemühte Unterscheidung zwischen abstraktem und kon-
kretem Ding oder Nomen ist „logisch“ nicht haltbar – das heißt, sie 
ist ebenso unlogisch wie unwissenschaftlich, denn allem voran das-
jenige misteriöse „Ding“, welches sich dem Linguisten oder Atheis-
ten zufolge zwischen Abstraktum und Konkretum aufgetan haben 
soll  (Unterschied,  Differenz,  Ding od.  Betrag!)  hat  bislang  noch 
kein einziger Naturwissenschaftler unter‘s Mikroskop, auf die Waa-
ge, vor‘s Teleskop oder sonstwie vorzustellen vermocht, denn auch 
dieser ist abstrakt. Nehmen Sie nur mal an, für das Konkretum stün-
de eine Eins, und für das Abstraktum stünde (der Abstraktion ent-
sprechend) eine Null. Die Differenz aus beiden – der „Unterschied“ 
– betrüge dann wiederum Eins und müßte dementsprechend „kon-
kret“ sein, doch wo findet sich dieses Konkretum in Wirklichkeit, 
falls  überhaupt?  Nirgends! Seien Sie  nun aber noch ein bisschen 
spitzfindiger, und identifizieren das „Abziehen“ mit der Differenz 



aus Eins (= Konkretum) und einem geringeren Betrag (= Abstrak-
tum), sodaß nicht Null, sondern ein davon verschiedener Betrag üb-
rig bliebe, und erklären mir dann, was dem (in Wirklichkeit) ent-
sprechen solle. Auch bei diesem Versuch werden sie scheitern, oder 
wiederum auf ein „Abstraktum“ stoßen, denn wiederum auf ein Ab-
gezogenes alias Geringeres. Die Differenz können Sie sich so oder 
so bloß „denken“ – abstrahieren, quasi – und wenn diese Null betra-
gen können sollte, dann müßten Konkretum und Abstraktum glei-
chen Inhaltes sein, zumindest aber gleichen Betrages. Aber lassen 
wir das lieber ganz – es macht nämlich nur irre.

Der postulierte Unterschied ist ein rein mentaler – ein Abstrak-
tum, also – um nicht zu sagen, die bloße Unterstellung, welche jeder 
Handhabe und jedem handgreiflichen oder augenscheinlichen Be-
weisstück entbehrt, und zwar um so mehr, als man dem Abstraktum 
unterstellte, dass ihm nichts handgreifliches entspräche. Der Unter-
schied zwischen Nomen und handgreiflichem Ding ist freilich evi-
dent, aber abstrakt nichtsdestoweniger, obschon nun der Begriff von 
einer Abstraktion völlig überkommen erscheint, denn man muß sich 
jetzt fragen: „abstrahiert, wovon? –  Es sind ja auch die Konkreta  
keinem konkreteren Gegenstand zuzuordnen“. Mit der vermeintlich 
ebenso unerhörten wie ganz inakzeptablen Behauptung habe ich le-
diglich festgestellt, dass nicht auch nur einem einzigen Nomen ein 
handgreiflicher  oder  „augenscheinlich  lokalisierter“  Gegenstand 
entspricht oder diesem zum „Inhalt“ eignet. Im übrigen widerspricht 
sich der Linguist mit dieser Unterscheidung schon selbst, denn be-
reits der Gründervater der modernen Linguistik (Ferdinand de Saus-
sure) lehrte neben dieser Unterscheidung auch, dass zwischen dem 
Wortlaut und dem Inhalt eines Nomens kein logischer Zusammen-
hang bestehe.  Das  heißt,  dem Nomen „Hammer“  (↔ Hummer / 
Hummel / Hammel / Himmel) entspricht nicht wirklich das ihm zu-
gewiesene Werkzeug. Dieser Schluß ergibt sich schon allein aus der 
Tatsache, dass ein und dasselbe Werkzeug fast ebensoviele verschie-
dene Namen hat, wie es auf dieser Welt verschiedene Völker und 
Sprachen gibt. Es könnte also auch „Atom“ oder „Wildschwein“ ge-
nannt werden – das wäre um nicht auch nur ein Jota weniger falsch 
oder richtig als „Hammer“ oder „Hildegard“. Folglich ist es schon 
ein Widerspruch in sich, noch innerhalb ein und desselben  Fachge-
bietes davon zu sprechen, dass den solchermaßen unterschiedenen 
Dingen „Konkreta und Abstrakta“ zugewiesen wären, denn angeb-
lich entsprechen ihnen ja weder diese noch jene Art von Nomen. 
Also wie nun, Herr Ferdinand – hü oder hott?

 Der Ausdruck >Nomen< kommt außerdem von (gr. / lat.) >noe-
ma< / >numen< – das heißt Gedanke, beziehungsweise „(göttlicher)  



Wille /  Wink“. Von daher war das also ohnehin kein so großes Ge-
heimnis – es war bloß in Vergessenheit geraten, während dem No-
men dank älterer und jüngerer Linguistik eine neue Definition ver-
paßt wurde – eine Fehldeutung, welche den betroffenen Ausdruck 
zu  einem Idiom degradierte.  Das  heißt,  ein  Linguist  meint  nicht 
„Nomen“,  wenn  er  „Nomen“  sagt,  sondern  eher  „Vokabel“  oder 
„Idiom“, und ordentlich unterscheiden zwischen diesem und jenem 
kann er ebenfalls nicht, denn seine vermeintliche Wissenschaft ist 
eine ganz ausgesprochen fahrlässige Wissenschaft, die es mit dem 
Unterschied im Ausdruck nicht sonderlich genau nimmt (trotz Pho-
netik!), und schon wegen seines übergroßen Eifers im Ansammeln 
eindruckschindender  Fachtermini  schnell  über  die  eigenen  Füsse 
stolpert. Benutzt man für ein und dieselbe Sache fünf verschiedene 
Fremdworte – zumal, wenn nur zu dem Zweck, vor Puplikum be-
sonders gescheit zu wirken – dann kann man schon mal übersehen, 
dass  Abstrakta,  Nomen und  Konkreta ein  und dasselbe  Zeug be-
zeichnen sollten, denn dann ist man auch nicht mehr ganz bei der 
Sache. Man betrachte sich hierfür nur einmal des Linguisten offizi-
elle Definition vom „Idiom“, und frage ihn dann, welches der ihm 
bekannten Vokabeln nicht mit unter diese Abteilung fällt, oder wie 
er  die  vom „Idiom“ unterschiedenen Vokabeln zu bezeichnen ge-
dachte. Man frage ihn also nach einer Vokabel, welche in aller Welt 
ein und dasselbe Ding bezeichnet, und welcher Kategorie er derarti-
ge Vokabeln zugewiesen hat: 

Welches Wort ist kein sogenanntes Idiom,  
und wie nennt man es diesen besonderen  
Falles?

Der Linguist weiß darauf keine Antwort – genaugenommen hat 
er sich noch nicht einmal nur die vorangehende Frage gestellt. Das 
semantische,  logische  und  etymologische  Pendant  zum  „Idiom“ 
nennt sich „Wahrheit“ – ein Synonym des „Wortes“ – doch solches 
hat man einen Linguisten noch nie sagen oder unterrichten hören, 
denn auf seinem „Fachgebiet“ ist er schon selbst noch ein ganz blu-
tiger Anfänger und hochgradig unkundig. De Saussure verkündete 
deshalb den fehlenden (logischen) Zusammenhang zwischen „Wort-
laut“ und (willkürlich unterstelltem) „Wortinhalt“, denn dass es sich 
im Falle  des  willkürlich  bestimmten  Inhaltes  einer  Vokabel  nicht 
mehr um ein „Wort“ handelt, sondern um ein Idiom oder eine Lüge, 
ist ihm trotz aller vorgeschützten Aufmerksamkeit entgangen. Inhalt-
lich verhält sich ein Idiom zum Worte, wie sich die >Lüge< zum 



>Logo(s)< lautlich verhält. Die lautliche Differenz ist keine willkür-
lich gewählte, sondern ein absichtliche und bedeutungsunterschei-
dende. Mit dem Tage jedoch, da das >Idiom< fachspezifisch defi-
niert  worden  ist,  aber  die  >Lüge<  nicht,  war  auch  die  Chance 
vergeben, noch innerhalb ein und desselben Fachgebietes zu erken-
nen, dass beide Nomen des selben Inhaltes sind. Im Gegensatz zur 
>Lüge< zählt das >Idiom< inzwischen zu den Fachtermini der Lin-
guistik. Über den Inhalt oder die genauere Umschreibung des bana-
len Nomens >Lüge< hingegen, hat man sich dort keinen schweren 
Kopf  machen  wollen,  denn  absolut  verknallt  hatte  man  sich  da 
schon in Termini lateinischer und griechischer Herkunft – nur mit 
diesen konnte man vor Publikum glänzen, denn nur mit diesen war 
dem staunenden Publikum zu suggerieren, dass der Linguist über 
den größeren Wortschatz, die größere Bildung und deshalb über die 
Lizenz zur Unterrichtung der relativ „dümmeren“ Volksmasse verfü-
ge. Anders gesagt: Der Linguist ist während seinen Untersuchungen 
des Sachverhaltes nicht ganz bei der Sache, sondern abgelenkt von 
den Stilblüten seiner Eitelkeit. Nochmals anders formuliert: Relativ 
zur biblischen Lehrmethode auf selbem Gebiet ist Linguistik mehr 
Murks als Wissenschaft,  denn auch das erste und letzte Buch der 
fünf Bücher Moses und alle vier Evangelien lehren von nichts ande-
rem als vom Wesen des Wortes oder der Sprache und vom Unwesen 
der Lüge oder des falschen Zeugnisses.  Gegen das gehalten,  was 
einst Adams Glasauges Holzwurm angerichtet hatte, war das, was 
sich Adolf Hitler nur in trauter Komplizenschaft mit zwei Dutzend 
weiteren  Blödmännern  zu  leisten  wagte,  nur  noch  ein  „Mucken-
schiss“, und außerdem nur die mittelbare Folge daraus. Blödheit und 
Fehldeutung  kosteten  schon  Abermilliarden  das  Leben,  die  Hoff-
nung und den Glauben, und die „Nürnberger Prozesse“ zwischen 
1945 und 46 vermochten daran auch nicht nur das allergeringste zu 
verändern – ganz im Gegenteil: 

… Lilith wurde erneut freigesprochen und  
wütet nun mehr den je ...

Verklagt und Verurteilt hat man an ihrerstatt diverse Marionet-
ten, denn Atheisten reitet der Wahn, das Böse sei mit dem Finger zu 
bedeuten und ganz dementsprechend leicht zu hängen oder zu inhaf-
tieren. Juristen glauben, dem Übel „habhaft“ werden zu können. Tja 
nun – leider Pech gehabt. Der billigen Stillung einer Rachgier und 
Ungeduld zuliebe, hat man das eigentliche Übel für rechtens erklärt 
und  vollends  „Unschuldige“  malträtiert  –  „verlorene  Schäfchen“! 
Christus hätte sie seinem Vorbild entsprechend von jeglicher Schuld 



freigesprochen, denn Schuld hat  allein der  Slang,  doch eben den 
faßt man nicht mit Handschellen oder in Kerkern. Eine Rechtspre-
chung fand in Nürnberg nicht statt – ganz im Gegenteil: Das Übel 
ist noch auf freiem Fuße und treibt sein Spiel ärger denn je.

Den Nomen entsprechen in der Tat keine handgreiflichen Kon-
kremente, sondern substantielle „Bewegungen“, also nichts als sub-
stantivierte Zeitwörter von der Art wie „Suche“ (↔ suchen / sehen) 
„Zeiger“ (↔ zeigen / zeugen) oder „Glück“ (↔ gelingen / gelücken) 
– das gilt selbst für die beiden allergrößten Gegenstände überhaupt. 
Den Vokabeln >Raum und Zeit< liegen Zeitwörter, beziehungsweise 
Imperative zugrunde. Diesen Lautbildungen wiederum entsprechen 
nur mentale oder „neuronale“ Bewegungen im Rahmen des allge-
mein-weltlichen Stoffwechsels, beziehungsweise, zerebral wirksame 
Imperative  (Gebote!)  zur  somatisch  reflektierten  Steuerung  des 
Mundwerkes, indes die lautlichen Resultate also in keinsterlei Weise 
mit dem Wesen derjenigen Gegenstände konform gehen, welchen 
sie heute zugewiesen sind. Die Grundform des Nomens ist der „Im-
perativ“ – ! – nicht etwa der Infinitiv oder eine laut-ikonografische 
Variabilität, zur variabel gehandhabten Bezeichnung irgendwelcher 
Bilder,  Haustiere,  Kinder  oder  Vorstellungen  (↔ Eigennamen  u.  
Idiome). Das heißt, das Wort ist wie schon zu mosaischer Zeit ange-
nommen, unterrichtet, überliefert oder „gewußt“, ein Synonym der 
Rede (↔ raten /  Rat!), des  Befehls und des  Gebotes – es rät oder 
gebietet  dem  Mundwerk  und  dem  Leib,  also  gebietet  es  dem 
„Fleisch“ und dem „Gebein“ – zumindest jedoch der Zunge, dem 
Kiefer, dem Kehlkopf und den Lippen. Wörtlich genommen:  Das 
Wort ist der Gebieter alias Imperator – der HErr ist das Wort! Al-
lein er vermag das „lügende“ oder „liegende“ Fleisch entgegen aller 
gewöhnlichen Wirkung einer Schwerkraft aufzurichten – auf „Füße“ 
zu stellen – und ihm entgegen aller gewohnten Trägheit oder „Faul-
heit“ im sprichwörtlichen Sinne des Wortes „Flossen,  Flügel oder  
Beine zu machen“. Indes ist dann auch überhaupt nicht von Belang, 
ob das Fleisch schon stinkt oder schon tot oder noch lebendig ist,  
aber trotzdem fault (Lazarus – komm‘ heraus!). Wenn‘s seiner ge-
wohnten Art zuwider „aufsteht“ oder verharrt oder sich auch nur ir-
gendwie bewegt, dann immer nur infolge eines dementsprechenden 
„Gebotes“ oder „Befehles“, also infolge eines dementsprechenden 
Wortes,  und  was  das  Wort  ist  oder  nicht  ist,  hat  der  einfältige 
Sprachwissenschaftler nicht eher erraten, als bis zu dem Tage, da er 
gewillt ist, dasselbe „wörtlich“ zu nehmen. Seinen willkürlich ge-
wählten Definitionen wird es sich jedenfalls nie und nimmer beugen 
– weder beugen, noch fügen oder unterordnen. Mit klaren Worten: 
Wie der Sprachwissenschaftler, der Herr Doktor oder der Herr Dr. 



Quantenmechaniker im Einvernehmen mit ausnahmslos jedem Kol-
legen seiner Kollegschaft das ein oder andere Wort definiert hat, in-
teressiert den Allmächtigen überhaupt gar nicht, denn dieses wie je-
ner ist mächtiger als alle Affenenkel zusammengenommen und mit 
Tausend multipliziert. Das Wort ist der Herr, und ebender fällt mit 
dem in eins, der die Dinge in Bewegung hält. Der männliche Artikel 
>der< sollte eigentlich keinen Grund dafür liefern, den Beweger wie 
eine (Tat-) Sache zu betrachten, denn auch >die< Sache ist nicht 
wirklich weiblich – jedenfalls nicht im zoo- oder biologischen Sinne 
des Wortes. Es heißt zwar auch „die Suche“, aber auch „der Zeuge“, 
„der Zug“ und „der Sog“ oder „Sauger“ – kein Mensch käme des-
halb  gleich  auf  die  so  glorreiche  Idee,  auch  diesen  paar  Sachen 
einen Bart oder ein Paar Hoden anzudichten – die Atheisten natür-
lich ausgenommen. Dass das Nomen >Gott< ursprünglich sachli-
chen (= neutralen) Geschlechts war – ein „Neutrum“, also – ist ja 
mittlerweile schon hinreichend bekannt gemacht, während dasselbe 
in Bezug auf die Lautvariante >der Guss< erst gar nie in Vergessen-
heit geriet. Allerdings hat freilich auch Hoden, wer überhaupt alles 
„hat“, indes ihm alles gehorcht und gehört.  Auch (engl.)  >head< 
klingt nicht ganz umsonst so ähnlich wie (engl.) >has<, >had< oder 
(dt.) >Hut< – den >Hüter<, nebst >Hase< und >Haut< hatten wir ja 
schon.  Bleibt  also  nur  noch,  an  >die  Hut<  zu  erinnern,  um den 
Atheisten endlich davon zu überzeugen, dass er vom Sinn der Arti-
kel überhaupt gar nichts ableiten kann, da er von gerade dem noch 
mit am allerwenigsten verstanden hat. Der Hinweis sollte aber auch 
alljene Mägde beschämen, die es neurdings zu den albernen Versu-
chen  drängt,  zu  beweisen,  dass  dem Gott  einst  auch  eine  Göttin 
(>die< Mehrzahl!) gegenüber stand – oder schlimmer noch – dass 
derselbe einst „weiblich“ war – oder noch schlimmer – dass derselbe 
in der Tat und ganz aktuell ein Weib ist. Das Weib glaube mir: Es 
täte sich damit keinen großen Gefallen, denn schlußendlich käme 
doch noch heraus, dass dererlei Treiben nur von einem Höchstmaß 
an  Blödheit  zeugte,  welche  dann  wieder  der  Weiblichkeit  zuge-
schrieben werden würde. „Weib ...“ – lehn' dich da lieber nicht zu 
weit aus dem Fenster, sondern wenn schon unbedingt, dann geh's 
ganz, ganz vorsichtig an – besser jedoch, gar nicht! Leichter ist's au-
ßerdem, eine Frau männlich zu machen, als  einen Gott  weiblich, 
aber  des  gleichen  „Geschlechtes“  wären  sie  sich  dann  trotzdem. 
Denk mal darüber nach, und vergiß vor allem nicht, dass auch >das 
Weib< nicht  gerade sehr „weiblich“ ist  –  eher „sachlich“ – nicht 
wahr?! Nun also nochmal: Dass Gott männlich oder menschlich ist, 
behauptet nicht, dass er Hoden trägt – weder Hoden, noch Hosen, 
noch Seitenscheitel. Nur Zoologen glauben solchen Unsinn und un-



tersellen ihn dann den Christen. Beschäftigen wir uns also erst mal 
wieder  mit  der  unglaublichen  Behauptung,  dass  das  Wort  alias 
Christus im Stande gewesen sein soll,  selbst schon in Verwesung 
übergetretenes Fleisch wieder ins Leben zurückzufufen. Ich deutete 
hierzu schon an, dass „Fleisch“ sowieso immer wieder ins Leben zu-
rückkehrt, nämlich in einen Leib. Ich meine, das ist ja nun wirklich 
nix Neues. Im Zusammenhang mit Lazarus dürfte allenfalls überra-
schen, dass der nicht erst aufgefressen wurde, um einem „Nächsten“ 
als Futter zu dienen, aber wo Apostel von einem Christus reden, da 
geht’s ja auch nicht um so primitive Einfälle wie die vom banalen 
Energiekreislauf, sondern vom Antrieb desselben, also vom Befehl, 
vom Gebot oder vom Wort.

Der  vordergründige  Teil  solchen  Gehorsams  gegenüber  dem 
Wort ist noch relativ leicht zu durchschauen, denn wie im begonne-
nen Sprachunterricht des Neugeborenen immer wieder zu beobach-
ten, sieht sich das „Gehör“ (↔ Gehörn / Gehirn) angesichts der ihm 
vorgetragenen Lautbildungen zunächst nur dazu veranlaßt, dieselben 
nachzuahmen.  Eine  Interpretation  derselben  setzt  erst  relativ  spät 
ein, und eine Übertragung auf die Steuerung allen übrigen Bewe-
gungsapparates – die „Reflexion“ im Rahmen eines „Gehorsams“ 
gegenüber Erziehern, Lehre oder Überlieferung – nur in dem Maße, 
als die Ergebnisse der Interpretation nicht allzu viele logische oder 
lautliche Widersprüche aufweisen, also nur in dem Maße, als dem 
nun mehr oder minder verhüteten Kinde im Zuge seiner selbständi-
gen Ermittlung der logisch indizierten Lautinhalte nicht allzu häufg 
widersprochen  wird  (↔ „Kindes-etymologie“  vs.  Linguistik und 
„Pseudoetymologie“)  was  aber  nun  mal  ebenso  tatsächlich  wie 
schon legendär getan worden ist und getan wird. Die legendäre Fi-
gur Adam – der „Mahne“ (↔ Mann) – repräsentiert wohl denjeni-
gen, welcher (ursprünglich) wußte, wie die wahre Bezeichnung aller 
Taten und Tatsachen weitgehend fehlerfrei zu bewerkstelligen ist, 
aber dennoch nicht dazu im Stande war, auch seinem allernächsten 
Nächsten beizubringen, wie Aussage~ oder Rechtsprechfehler (↔ 
Schlange / Slang!) zu entdecken und zu korrigieren, oder wie gewis-
se  scheinbare  Ungereimtheiten  im Verhalten  der  Sache  oder  der 
Welt zu erklären seien.

Sah der HErr eines Abels Opfer und Mühen tat-
sächlich gnädiger an als die Opfer und Mühen  
seines  Bruders?  Ist  Viehzucht  wirklich  ehren-
werter als Ackerbau? Soll darüber tatsächlich  
die Himmelfahrt einer Brandopfer-Rauchfahne  



urteilen können?
 
Diesen oder jenen Tatbestand – diesen oder jenen Sachverhalt 

verbal zu schildern, richtig oder gerecht zu interpretieren, zu verlau-
ten und zu beurteilen, erwarb Kain von seinem „Vater“, doch der 
war da ja schon längstens von Evas unheimlichem Zugriff auf die 
verbotene Frucht irritiert. Das Nomen >Frucht< ist wie das >Frag-
ment<  allernächster  Verwandter  des  Nomens  >Frage<,  und  eben 
dieser steht bloß die sogenannte „Ante-wort“ gegenüber. Das heißt, 
wörtlich genommen ist der Baum der Erkenntnis kein „Apfelbaum“ 
im mittlerweile gewohnten aber falschen Sinne des Wortes, sondern 
der Logos und somit die Wurzel allen Erbwortschatzes. Geht diesem 
eine Frucht verloren, dann fehlt diese vor allem dem Mahnenden, 
also dem Mahnen alias „Mann“. Falls sich nun eine Frau an Stelle 
dessen (und etwas beleidigt) nur mit dem „Weibe“ identifiziert, so ist 
das  nicht  mein Fehler,  sondern  der  Fehler  ihres „Mahnen“ –  der 
Mann ist selbstverständlich ein Bestandteil der „Frau“ – und beim 
Lesen ein wenig mitdenken muß die Frau hier schon selbst, bevor 
sie darüber Urteile fällt. Falls sie aber schon gleich danach der Blitz 
aus heiterem Himmel trifft, muß sie sich ebenfalls nicht groß ver-
wundern, denn Blödheit äußert sich mannigfaltig und war schon von 
jeher benachteiligt.

Dieser spezielle „Fehler“ (lat.: Malus = nhd.: Apfel) – das Feh-
lende –  in der Wahrung oder Wahrnehmung desjenigen Sachverhal-
tes, welcher allein die Formulierung verbaler Zeugnisse betrifft – die 
Formulierung eines Zeugnisses vom Sachverhalt der handgreiflichen 
Natur,  also das „Zeugnis wider den Nächsten“ – vererbt  sich auf 
dem Wege der verbal getragenen Erziehung und Unterrichtung aller 
Nachkommen und nennt sich deshalb „Erbsünde“. Eines Mahnen 
oder Mannes allernächster Nächster ist der eigene Leib – legendär 
entspricht diesem des Adams „Weib“ (↔ weben / Gewebe), welches 
sich wider allen Gebotes an den Früchten des Baumes der Erkennt-
nis  genüglich  tat,  was  allerdings  auch  abzusehen  war,  denn eine 
Mahnung oder Erinnerung ist ohne direkte Wechselwirkung mit ei-
ner Mater oder „Materie“ nicht zu realisieren. Insofern aber, als es 
abzusehen war, war es auch vielmehr eine „Ab-sicht“ als eine Misse-
tat, und zwar eine Absicht des Allwissenden. Und dennoch: 

Von dem Augenblick an, da dem Mahnen gewahr worden war 
(wahr geworden war), dass ihm Inhalte der Erinnerung oder „Mah-
nung“ an den somatischen Stoffwechsel verloren gehen können, be-
gann er dem eigenen Leib alias „Weib“ zu mißtrauen, und wollte es 
von da an nicht mehr sein eigen Fleisch und Bein nennen, wie noch 



wenige Augenblicke zuvor, als ihn der HErr zum ersten mal fragte, 
wie er es nennen würde (Fleisch von meinem Fleisch und Bein von  
meinem Bein).  Die in diesem Zusammenhang erwähnte >Scham< 
oder >Furcht< ist ein Synonym der >Verlegenheit<, und die Verle-
genheit (… um die Worte der richtigen Antwort) korrespondiert ety-
mologisch auf das allerengste mit einer „Verlogenheit“ (↔  gr.:  le-
gein  /  nhd.:  legen).  Das  war  dann  Adams  berühmter  Wort~ und 
Ehebruch und sein erster falscher Schuldspruch, den er erst viel spä-
ter in Gestalt Christi und Evas verhießenem Ur-urenkel wieder zu-
rücknahm. Adam konnte gar nicht anders, als der Frage des HErrn 
auszuweichen, aber das konnte auch keinem Zeugen noch besser be-
wußt sein als dem Allwissenden, und darum wäre dieser auch der al-
lerletzte gewesen, welcher ihn allein deshalb verdammt oder gemaß-
regelt hätte. Adam reagierte angesichts des kleinen Verlustes völlig 
überzogen, und ließ sich deshalb zur Lüge hinreißen – er schob die 
vermeintliche „Schuld“ auf diejenige „Person“ mit der er sich zu-
nächst verlobt und identifiziert hatte. Das ist ein vor dem höchsten 
aller Zeugen vorgetragener Meineid und Widerspruch, welcher dem 
„Altare“ oder „alter Ego“ sogar noch so ziemlich am Arsch vorbei 
gegangen wäre, wenn der nicht schon seinerzeit ein so guter Kerl 
gewesen wäre, welchem sehr viel daran lag, seine Einsichten in die 
weiteren  Folgen  des  vermeintlichen  (Un-)  Falles,  auch  einem so 
leicht erregbaren Trio wie Adam, Eva und Schlange mitzuteilen: 

„Dieser Unfug wird nun folgende Konse-
quenzen für eure Weltanschauung  

haben: ...“

Besser formuliert: „Verflucht sei der Acker um deinetwillen!“ 
Weil  ganz allgemeinhin angenommen wird,  mit  diesem Auspruch 
wäre ein göttlich initiierter Strafvollzug eingeleitet worden, bitte ich 
dem nun  Folgenden  besonders  viel  Aufmerksamkeit  entgegenzu-
bringen: Der Autor dieser Legende konnte die von mir beigesteuerte 
Variante der Originalaussage nur deshalb nicht verwenden, weil sie 
die Rolle desjenigen unbesetz ließe, welcher sich für die erwähnten 
Konsequenzen verantwortlich zeichnet. Der Schöpfer ist ja nicht nur 
„Hellseher“.  Die  Personifizierung einer  Kausalität  (Göttlichkeit  –  
Gott, Guss und causa kommen von alat.: cudo) erzeugt zwangsläu-
fig eine „Person“ (Maske / Rolle), und diese muß ganz folgerichtig 
sagen: „Es sei so“ / „Es soll so kommen“, also gerade so, als ob es 
deren „Wunsch und Verwünschung“ (↔ Fluch) ist, dass es infolge 
der Prämissen so komme, so werde oder so sei. Täte sie das nicht, so 
wär's nicht die Kausalität. Ein Atheist vermag allein schon dem In-



halt dieser direkten Rede nicht ganz zu folgen, denn sie bringt quasi 
zweierlei Willen zum Ausdruck, wodurch ihm auch nicht ganz unbe-
dingt deutlich wird, wem der Fluch nun zu verdanken ist. Es klingt 
ihm so, als ob Gott die Welt verfluche, denn weil ihm die eigentliche 
Bedeutung oder Herkunft der Nomen „Fluch“ (↔ fliehen / fliegen / 
flicken) und „Person“ (↔ Sonar /  Tenor /  Toner)  nicht bekannt ist, 
kann er  sich  auch  auf  den  Satzteil:  „  ...um deinetwillen“,  keinen 
Reim  mehr  bilden.  Die  ursprünglichste  Bedeutung  des  Nomens 
>Person< ist um die neuhochdeutsche Wendung >Vertonung< oder 
>Vertoner<  angesiedelt.  Indes  ging  es  darum,  einem  ansonsten 
stimmlosen Abstraktum die menschliche Stimme eines Schaustellers 
zu  verleihen,  damit  dem Publikum leichter  verständlich  gemacht 
werden konnte, was die Regie alias Vorfahrenschaft in Erfahrung 
alias Erkenntnis gebracht hat. Das ist veranschaulichter Unterricht 
der allerfrühesten Form und Facon. Die soeben erwähnte Wortwen-
dung  „hat  es  in  sich“!  In  ihr  verdichteten  sich  mehrere  vorfah-
renschaftliche  Erkenntnisse  und  Einsichten  in  den  Sachverhalt 
„Sprache“. Die moderne Linguistik befindet sich bezüglich des sol-
chermaßen  „legendär“  festgehaltenen  Fachwissens  noch  auf  dem 
Stand von vor sechs~ oder siebentausend Jahren – ein Mangel an 
Erkenntnis, welcher auch nocheinmal den Fall der neu angeganenen 
Hochkultur verantworten wird, denn auch die Hochstapelei zu Babel 
kam allein wegen eines solchen zu Fall. Der sprachwissenschatliche 
und erkenntnistheoretische Rückfall resultiert allein aus dem Unver-
mögen, die Worte der biblischen Überlieferung richtig zu deuten, 
also aus dem Unvermögen, richtig zu lesen, beziehungsweise aus 
dem Unvermögen, Empirie richtig zu formulieren. Nur deshalb su-
chen Archäologen nach den Ruinen eines sagenumwobenen Turmes 
von angeblich einst riesigem Ausmaß – weil sie ebensowenig lesen 
wie deuten können und den Turm zu Babel für ein frühes architekto-
nisches Baurwerk halten. Sie Glauben, Türme bestehen zwangsläu-
fig aus Steinen oder Ziegeln, und Steine oder Ziegel seien zwangs-
läufig  von genau solcher  Art,  die  ihnen  wie  heute  von jederman 
unterstellt ist. Wie ein Stapel oder Hochstapelei braucht aber auch 
ein Turm nicht ganz unbedingt aus Ziegeln gemauert zu sein – ganz 
zwangsläufig noch weniger als ganz unbedingt. Von einem Linguis-
ten hätte man gerade dieses sprachliche Unvermögen am allerwe-
nigsten erwartet, doch eben derart raffiniert arbeitet der Tiere aller 
listigstes. Wie gehießen zertrat ihm Christus den Kopf, doch prompt 
und wie prophezeiht stach ihn das linke Vieh in die „Ferse“ (ei-
gentl.: … in die „andere Seite“ od. „Flanke / Flügel“) – siehe dazu 
vor allem die französiche Ableitung „Re-vers“ oder die dt. Wendung 
„Auf dem Absatz kehrt machen“ (↔ „metanoeite!“). Die hierfür im 



Originaltext verwandte griechische Vokabel, steht für den „Umkehr-
punkt“ – für  den „Dreh- und Angelpunkt“ der  Übersetzung eines 
empirischen Eindruckes in einen verbalen Ausdruck – also für das 
„Herz“  alias  „Zentrum“  alias  „Logos“  alias  „Sprache“.  Dass  der 
Retter alias Heiler das Wort alias Logos ist, ist ganz unbedingt (nur) 
wörtlich zu nehmen. Was sonst, wenn nicht nur das Evangelium soll 
unbefleckt geboren werden können, zumal von einem Leib, der na-
mentlich dem Meer gleichgestellt worden ist (Maria / Mare → Mär-
chen). Es kommt wohl auch nicht von ganz ungefähr, dass sich eine 
an sich vollends allgemein verstandene „Exegese“ trotzdem vorran-
gig der „Bibelexegese“ verschrieben hat, denn vor allem dort stößt 
sie  auf ihre eigenen Wurzeln,  Gründe,  Grenzen und Fundamente. 
Wer gelobt, dass Christus real existiert habe, wirklich verfolgt, ge-
foltert und ermordet worden sei, frönt einem wahren Zeugnis vom 
Sachverhalt. Wer aber gelobt, dass auch Julius Cäsar und Cleopatra 
real existiert haben, frönt einem Aberglauben, denn einmal ist kein-
mal. Cleopatra ist irreal – sie existiert nicht mehr, also existiert sie 
nicht!  Ein  Retter  jedoch  existiert,  und  wird  auch  tatsächlich  be-
drängt. Anders gesagt – in die falsche Sprache übersetzt: Christus 
hat nie wirklich gelebt – er ist nur eine Legende, wenn auch die Le-
gende an sich und schlechthin. Seine Mutter hieß Maria – das ist 
eine Hommage oder Anspielung auf das Meer (↔Mare) und somit 
auch auf den Deminutiv desselben – das „Märchen“. Jesus ist also 
ein Kind der Erzählung und wird aufgrund seines besonderen We-
sens immer wieder bedrängt und ermordet, aber auch immer wieder 
auferstehen. Er ist das (kleine) „wahre Moment“ jeder Erzählung, 
jeder Lügengeschichte  und jeder Legende,  und auch nur insofern 
und deshalb unsterblich. Sein Vater trägt ihn, denn Vater ist Water, 
worin immer nur alle Lügen und widersprüchlichen Aussagen ersau-
fen.  Drum wandelte Jesus über das Wasser – Jesus ist die wahre 
Aussage an und für sich: Er ist die frohe Botschaft, also das Eu-an-
gelium. Die Wahrheit wird sich der Legende zufolge wider alle Lü-
gen und Verleumdung durchsetzten, weil sogleich umkommt, wer 
das Mittel der Überlieferung nicht für-wahrnehmen will – weil also 
sogleich umkommt, wer dem Wort allen Gehorsam verweigert. Es 
lebt gefährlich, wer in Deus nicht den Deut erkennen will, denn das 
ist derselbe, der auch im Warnen nicht die Wahrung, im Glauben 
nicht das Geloben und im Wissen nicht das Wetten erkennen will – 
weder erkennen noch erhören. Es ist derselbe, dem Erfahrung weder 
schriftlich noch mündlich überliefert werden kann, weil dieser ganz 
schlicht und ergreifend keiner Sprache mächtig ist und daher nicht 
hört was gesagt wird. Ein Atheist ist dafür aber umso mehr in der 
Lage, zu hören, was nicht gesagt wird, denn um das herauszufinden 



orientiert er sich nicht am Wortlaut, sondern vielmehr an einer Ge-
rüchteküche  und  seiner  lebhaften  Phantasie.  Nicht  was  das  Wort 
sagt zählt, sondern vielmehr, was die Professoren sagen, also auch 
dann, wenn's wie der Widerspruch in sich allein schon dem Spruch 
oder Laut des Professors widerspricht. Das Spaltbare ist und heißt 
dann das Unspaltbare!

Die  weitere  Steigerung  des  personifizierten  Superlatives 
„nächst“ (Positiv u. Komparativ lauten „nahe“ u. „näher“), also die 
weitere  Steigerung  des  Nomens  >Nächster<, ist  weder  vor  noch 
nach seiner Personifizierung möglich, denn gemäß dem Slogan „Es 
kann nur einen geben“ – „der stärkste Mann“ oder „die schönste  
Frau“ – liegt das so in der Natur des Superlatives. Der sogenannte 
„Nächste“ und eines Mahnen „allernächster Nächster“ fallen frei-
lich in Eins.  Mein Versuch,  diese „Person“ nochmals zu steigern 
diente lediglich der Absicht,  dem Leser die eigentliche Natur des 
>Nächsten< näherzubringen, denn es kursieren diesem Begriff und 
Gegenstand gegenüber noch immer sehr unterschiedliche und recht 
diffuse Vorstellungen. Es meint eben nicht „den Nachbarn“ – es sei 
denn, den „Nachbarn des Geistes oder der Geste“ – ein „Bauern-
trampel“  so  oder  so,  obschon  keineswegs  sicher  ist,  dass  der 
Stammlaut  des  Nomens „Nachbar“  (Ba‘r  /  engl.:  neighbour)  für 
„Bauer“ steht.  Des Mahnen Nächster ist  sein Weib,  doch „Weib“ 
heißt nicht „Frau“. 

Wir sprechen kein Deutsch (↔ deuten / deutlich), sondern noch 
immer  das  „Gebabbel“,  „Kauderwelsch“,  „Linguistisch“,  bezie-
hungsweise, den lebensgefährlichen „Slang“ von anno dazumal und 
zu Eden, und davon machen auch die Universitäten oder der Vatikan 
keine Ausnahme. Der Stammlaut des Nomens „Deutsch“ bezeichnet 
genau  denjenigen,  an  dessen  Existenz  der  Atheist  nicht  glaubt. 
Deutsch hieß im Althochdeutschen noch „theodisk(us)“ und bedeu-
tet demnach gerade ebenso viel wie „Diskussion (od.) Deutung der  
(Vor-) Väter“ („Ich bin der Gott eurer Väter Abraham, Isaak und  
Jakob“ – von daher rühren die Wendungen „Euer Gnaden“, „Eure 
Majestät“, „Eure Durchlaucht“, etc. und das Pronomen pluralis ma-
jestatis >Uns / Wir / Ihr / Euer / Euch<, ↔ „Lasset uns Menschen  
machen – ein Bild, dass uns gleich sei ...“, allerdings korrespondiert 
„uns“ sehr eng mit (engl.) „once“ und (dt.) „Unze“ – auch das fand 
in  der  alten Exegese,  Deutung oder Hermeneutik  noch zu keiner 
Veranschlagung!). Die inzwischen sehr verbreitete Deutungsvariante 
„dem Volke  eigen“  oder  „volksmäßig“  (Duden),  hingegen,  ist  die 
denkbar schlechteste, um nicht zu sagen „saumäßig“. Der neuhoch-
deutsche Stammlaut des Nomens >Deutsch< ist der >Deut< – Deut 
ist  Deus alias  Theos oder Zeus! Etwaige Bezüge oder Synonymitä-



ten zwischen „theod“ und „Volk“ erklären sich ganz anders.

Ich  „behaupte“  sozusagen,  >Gott< käme  von  >gießen< (↔ 
Guss), so wie >Theos< von (gr.) >thein< kommt oder >Kunst< von 
>können /  kennen<, während ein Atheist diesem gewiss nur anzu-
merken wüßte, dass sowas vielleicht gut zu behaupten sei, aber nicht 
ebensogut zu beweisen, denn was ein dem Verweisen entsprechen-
der „Beweis“ ist oder nicht ist, weiß der Atheist ebensowenig wie 
ein Linguist oder ein Naturwissenschaftler. Wäre er von selbst auf 
diesen Einwand gekommen, so wäre er sich damit nur selbst in den 
Rücken gefallen, denn davon, beweisen zu können, dass seine Aus-
sagen wahr seien, tönte vor allem jeder Atheist. Schon die Natur des 
Wortes ist allen drei Atheisten ein ebenso großes Rätsel, wie die Na-
tur des Gusses oder die Natur des Sachverhaltes (Physis od. Quan-
tenmechanik), zumal ihnen die Art und Weise der „Existenz“ jegli-
chen  Inhaltes  solcher  Worte  noch  viel  rätselhafter  ist.  Vielleicht 
existieren ja nur die Inhalte solcher Worte nicht, denn auch die Exis-
tenz oder der Inhalt zahlreicher anderer, wenn nicht sogar aller No-
men, scheint bald ebenso oft umstritten zu sein, wie die Existenz 
Gottes, woraus sich nur ebenso leicht wie voreilig oder zumindest 
leichtfertig schließen ließe, dass überhaupt jeder Streit nichts sonst, 
als nur seiner* Worte eigentlichen Inhalt sucht. >Reden< und >ra-
ten< gehen auf eine gemeinsame Lautwurzel zurück – allein von da-
her würde ich schon mal annehmen, reden bedeute vielmehr so viel 
wie „raten“ (↔ Ratio) als „weissagen“ („wis-sen“ von „weise-sein“ 
↔ engl.: sign / dt.: siegen, sagen, sein). 

*( wessen? – des Streites oder  des Gottes ?!)

     Obschon nun auch solche Wortgefechte bekannt sind, welchen 
allein der Disput um die „eigentliche Bedeutung des Wortes“ ganz 
unvermittelt anzumerken ist – etwa der situationsbedingt vorwurfs-
vollen Frage: „Was verstehst du unter Pünktlichkeit?“ und derglei-
chen ähnliche Begriffskappeleien von „A wie Anstand“ bis „Z wie  
fauler  Zauber“,  inklusive  der  Dementierung  sämtlicher  Mementi, 
De-menti und Antworten darauf – scheut man sehr davor zurück, 
überhaupt allen Streit, Zwist und Krieg auf die prinzipielle Natur al-
lein solchermaßen stark vereinfachten Wortstreites zurückzuführen. 
Dabei wäre selbst der Grund für solche Scheu gar nicht so schwer 
zu durchschauen, wie fast allerorten gedacht. Freilich: Während zu-
gleich noch gar nicht durchschaut ist, womit sich ein Nomen an die 
Sache heftet, läßt sich auch nur schwer einsehen, inwiefern das Pri-



mat eines Menschen – der legendäre Herr Adam – tatsächlich mehr 
mit  der  Benennung  von  „Tieren“  als  mit  den  „Tieren“  selbst  zu 
schaffen gehabt haben könnte. Es fragt sich ganz ungläubig:

„Wollte  ich denn tatsächlich nicht  einfach nur  
meine  Lenden  gegen  Freßfeinde,  und  meinen  
Acker gegen Unwetter und Unkraut verteidigen?  
Zum Teufel mit den Namen!

Dasselbe nominale Dilemma, übersetzt in die Sprache des atheis-
tischen einundzwanzigsten Jahrhunderts:

„Geht es denn nicht doch vielmehr um meine  
und deine Sachen, als um deren Namen oder  
Nomen?  Schlagen wir uns nicht vielmehr um  
der Resourcen Teuerung als um der Worte Be-
deutung? – Zum Kuckuck mit der eigentlichen  
Bedeutung des Nomens oder Wortes!“

     Allein mit der Formulierung und weiteren Übersetzung dieser an 
sich recht naheliegenden Frage wäre man schon sehr weit gekom-
men. Nur noch einen kleinen aber klugen Schritt weiter in die selbe 
Richtung, und die furchterregende Hürde „Seraphim“ (die Cheru-
bim  od. „das Fegefeuer“) – aufgestellt  zwischen dem Ehebrecher 
Adam und dem „Baum der Erkenntnis“ alias „Baum des Lebens“ – 
wäre schon fast ganz genommen. Dass die Sache und die Sage zu-
mindest dereinst ein und dasselbe Wort waren,  errät sich an dem 
noch heute üblichen Umstand, wonach eine amtsrichterliche Unter-
suchung des Unterschiedes zwischen Hinzens und Kunzens Aus-sa-
ge zum Sach-verhalt oder Tatbestand ebensogut „In der Sache ...“ 
oder: „In Sachen Hinz gegen Kunz“ genannt werden kann. Die bei-
den Nomen >Sache< und >Sage< sind sich immernoch synonym 
und Synonyme des Zankes, des Krieges, der  Schlacht (↔ Slogan / 
Schlachtruf / Schlager / Slang / Schlange) und der Zwietracht. Ding 
und Nomen sind offenbar ein und dasselbe – zumindest scheinen die 
Vorfahren genau nur dieser Ansicht gewesen zu sein.

„In der Sage ...“ oder: „In Sagen Hinz gegen Kunz  ...“ würde 
man freilich nicht sagen, da der Ausdruck „Sage“ nun schon für die 
Verhandlungen vor weit  höherem Gericht  und  von viel  „höherer  
Gewalt“(!) oder „Instanz“ (Deus absconditus / Deus ex machina) re-
serviert worden ist.  Gerichtsverhandlungen von Welt  werden also 



niemals legendären oder „sagenhaften“ Rang erreichen – aber es ist 
wohl  doch  ganz  zweifelohne  diese  eindringlichere  Untersuchung 
oder „Inquisition“ seitens des weltlichen Richters und Kleinbürger-
tums, welche lediglich eine „sagen-hafte“ Differenz in der Verlau-
tung ein und desselben Sachvehaltes in Betracht ziehen will. Hinz 
und Kunz schildern unterdessen ein und dieselbe Sache, aber stellen 
sie unterschiedlich dar. Dabei geht es also um nichts sonst als nur 
darum, die  Darstellung ein und derselben Situation aus der  Sicht 
zweier recht unterschiedlich gesonnener Zöglinge zu untersuchen, 
wobei ja auch davon nicht ausgegangen werden kann, dass der be-
sonnerere nur länger in der Sonne lag oder die Sonne tatsächlich das 
ist, was jeder glaubt. >Sonne< meint vor allem das nicht, was der 
Astrophysiker glaubt. Sinn und Sinne brauchen nicht ganz dasselbe 
wie Sonne zu sein, aber wer sie alle drei semantisch so weit vonein-
ander  entfernt  definiert  oder  deutet  wie  der  Naturwissenschaftler, 
definiert definitiv falsch.

 Eben diese >Suche< – eine dieser benannten  Tatsachen, übri-
gens – ist mit der >Sage< ebenso eng verwandt, wie mit der >Sa-
che<. Der Streit um die Sache oder den Sachverhalt und der Streit 
um ihre richtige Verlautung sind ein und der selbe Streit. Gerade das 
einzige etymologische Argument oder Indiz,  welches gegen diese 
Gleichstellung ins Feld geführt werden könnte – die einer neuhoch-
deutschen  >Suche<  neuenglische  Entsprechung  >search<  scheint 
eher mit >Sarg< und >Zarge< (↔ Sarko-phage = „Fleischfresser“) 
verwandt – entpuppt sich noch als ein etymologisch nicht ganz bis 
zu Ende gedachter Einwand und Fehlschluß und spielt, wie ich so-
dann noch zeigen werde, nur dem Anfangsverdacht in die Hände. 
Das heißt, selbst dieser etwas makabere Hinweis wird hier letztlich 
nur  für  die  Annahme votieren,  dass  einer  „Sache“  der  Ausdruck 
„Gesuchtes“  entspricht,  während >search< oder  >Sarg< vielmehr 
mit  >Sorge<  korrespondieren.  Search heißt  nicht  Suche sondern 
Sorge – ein Vetter des Ausdruckes „sorry / sorrow“.  Treffender for-
muliert:  Gegenstand  und Inhalt  der  Wahrnehmung –  nämlich  die 
wahrgenommene Sache – ist Inhalt und Gegenstand der Suche alias 
Sage. Suche ist Sache, und Sache ist Sage, wonach die Suche nach 
dem misteriösen Bindeglied zwischen Sache und Nomen quasi end-
gültig aufgegeben werden könnte,  denn es sind demzufolge nicht 
zweierlei Dinge, die da verknüpft werden müssten – laut Ferdinand 
de  Saussure:  „Signifikant“  und  „Signifikat“  versus  „Abstraktum“ 
und „Konkretum“  oder  Nomen und  Omen –  sondern  nur einerlei 
Ding, dem zwar eine Unterscheidung, jedoch keine Scheidung eig-
net. Nur auf den ersten Blick scheint wiederum diese Unterschei-
dung ebenso fadenscheinig oder von nur sehr geringfügigem Wert, 



wie schon auch die diesem vorangegangene Behauptung ganz un-
haltbar. Für den Streit  zwischen Theisten und Atheisten, jedoch – 
demjenigen Streit,  welchem angeblich so unermeßlich viele Men-
schenopfer anzulasten sind – wird sie ganz ungeheure Dienste leis-
ten können, und darum schrieb ich dieses „Buch“. 

Der Titel desselben ist eine Anspielung auf den im Folgenden 
noch näher erläuterten Zusammenhang zwischen einem  Bruch in 
mental schlußfolgernder Kraftschlußlinie – ein mehr technischer Be-
griff – und einer mehr oder minder bewußten oder natürlich verur-
sachten Interruption oder Unterbrechung der interpersonalen Keim-
bahn, zur Verhütung der Schwangerschaft.  Die unmittelbaren Fol-
gen daraus – beider Maßnahmen vermeintlicher „Erfolg“ – ist sich 
auffällig ähnlich und verbunden, denn sowohl der ungeborene als 
auch der  junge  Mensch findet  hie  wie da  nicht  zu eines Geistes 
(ganzer)  Gegenwart,  und im Gespräch zwischen junger Frau und 
Gynäkologen spielt  sich das sogar gegenseitig  in  die  Hand. Man 
meint ja tatsächlich beiderseits, Tötung sei immer dann keine wirkli-
che oder sträfliche Tötung, wenn das zu tötende Tier oder Kind noch 
nicht zu Bewußtsein gelangt ist – zumal dann nicht, falls es noch 
nicht  mal  bis  zum Augenblick  der  „Befruchtung“  (Infektion  des 
Ovolums) gelangte – denn dann sei es ja auch noch gar nicht „exis-
tent“. Derart argumentieren könnte man aber auch nur dann, falls 
man ebenso genau wie zuverlässig wüßte, was der Tod, beziehungs-
weise die Tötung ist oder diese Tötung tatsächlich das wäre, was 
man allgemeinhin glaubt, also nur dann, wenn sie nicht die bloße 
„Täuschung“ wäre. So argumentieren könnte man nur unter der Vor-
aussetzung, dass Kinder, Seelen oder sonstige Dinge geradezu aus 
dem Nichts auftauchen könnten, also in der Tat nur dann, falls man 
schon selbst  nicht  ganz  bei  Bewußtsein  wäre.  Dass  der  Vorfahre 
vielmehr den Tausch und die  Täuschung im Visier  hatte,  erkennt 
man daran, dass er den zunächst Namenlosen so ähnlich verlautete. 
Semantisch oder „terminologisch“ ist er sowohl der Tat wie auch der 
Zeit, Zeus und Theos nahezubringen – andernfalls viele man mental 
hinter  seine  Vorfahren  zurück.  Mangelhafte  Einsichten  in  Wesen 
und Funktion des Wortes oder der Sprache – mangelhafte Einsichten 
in das Wesen der Argumentation, Psychosomatik und Logik (↔ gr.:  
legein; Legende  = Wortauslegung) einer sogenannten „Indikation“, 
also der verbalen Rechtfertigung einer Verhütung oder Abtreibung – 
hängen sehr eng damit zusammen. Einmal abgesehn vom Lautbild, 
unterscheiden sich >Indikation<, >Anzeige<, >Ansage<, >Aussage< 
oder  >Erklärung<  in  überhaupt  gar  nichts.  Der  saloppe  Spruch 
„Dumm fickt gut“ kommt auch nicht ganz von ungefähr, denn vor-
rangiges „Argument“ zur Verhütung ist ganz zweifelsohne die Moti-



vation zu einem promiskuitiven Lebenswandel, welchem eine man-
gelhafte Motivation zur Aufzucht oder Erziehung der Leibesfrucht 
entspricht  (↔ Unzucht =  wider  die  Zucht  /Erziehung).  Ein  Kind 
stellt bisweilen sehr schwierige Fragen – direkt oder indirekt  –  die 
umso unangenehmer und schwieriger zu beantworten sind, je düm-
mer, unreifer, verlogener oder um Antworten verlegener die Eltern. 
Das Unvermögen, solche Fragen ebenso richtig wie vollständig zu 
beanworten, ist  ganz zweifelsohne ein „peinliches“ und daher ein 
ganz streng geheimgehaltenes Unvermögen. Wie blöde und verunsi-
chert oder wie mental vermögend und selbstsicher die Eltern sind, 
hängt aber ganz maßgeblich davon ab, wie und von wem sie erzo-
gen und unterrichtet worden sind, womit dann auch derjenige (mo-
ralische)  „Teufelskreis“  schon ziemlich  gut  erkannt  worden  wäre, 
den die Verhaltensforschung ohnehin längstens untersucht und nach-
gewiesen hat:

 Jungtiere um die sich nicht gekümmert wurde, wissen sich auch 
um ihre eigenen Jungen nicht zu kümmern. Die Jungtiere krepieren 
oder verwahrlosen, und schon ist das Unvermögen der Eltern ein je-
dermann offenkundiges.

 Zum moralischen Sinn oder Unsinn der vorsätzlichen Verhü-
tung solcher  Bewußtseinsgewinne  werde  ich  mich  hier  allerdings 
nur sehr indirekt, denn allerhöchst vorsichtig äußern.  Ganz unbe-
stritten  eignete  dieses  Thema dem nun  angepackten,  woran  auch 
liegt,  dass  ich  bis  zuletzt  an  genau diesem ebenso  riskanten  wie 
„merkwürdigen“ Titel  (Coitus Interruptus) festhalten wollte,  aber 
angesichts dem spaltenden Potential, das dem Thema noch immer 
innewohnt – wegen allzu großer Vorbehalte, wohl auch Vorurteilen 
und einiger Befangenheit – fehlt mir dazu ganz offengestanden die 
Geduld, der Mut und vielleicht sogar das Recht. Ich werde es zwar 
anklagen, soweit es der „anderen“ Sache dient, aber dies dann auch 
so gut begründet, dass die daraus resultierende Erklärung zugleich 
einer Entschuldigung des Angeklagten genügt. Allerdings blieb ich 
bis zuletzt und bis zum Äußersten des noch Ertragbaren fest dazu 
entschlossen, vor keinem der alteingesessenen und dann noch übri-
gen Tabus haltzumachen, denn gerade die standen der eigentlichen 
Intention diesen Werkes ganz massiv im Wege: Sexuelles Vor~ und 
Fehlurteil, Eitelkeit, morbider Irrsinn, Schwachsinn und Scheinheili-
ges – Bigotterie, Lügen, Verbrechen und „Perversionen“, wo man 
sie nicht wahr haben will – der alten Schlaumeier falsches Zeugnis 
wider das Kind oder Christuskind und die nächste Generation, im 
Zuge einer Überlieferung und Auslegung von schriftlich und bib-
lisch verlauteter Empirie. Es galt mir vielmehr, den viel zu wenig 
beachteten,  mitunter  geleugneten  Zusammenhang  zwischen  Lüge, 



Logik, Slang und Siechtum oder Schmerz als einen ganz unmittelba-
ren  darzustellen  und mithin aufzuzeigen,  wo das falsche Zeugnis 
vom Sachverhalt vorrangig ausgestellt  wird. Ohne Tabubrüche ist 
das nicht zu bewerkstelligen und eben die können hier durchaus als 
sehr  unangenehm bis  vollends  unannehmbar  empfunden  werden. 
Moderne Linguistik und naturwissenschaftliche Terminologie oder 
„Zoologie“ geraten hier ebenso auf den Prüfstand, wie eines Atheis-
ten häretische Argumentation oder Blasphemie. Wieviele Affen erla-
gen nicht schon dem Irrtum, an ihrem Schleudertrauma, Schmerz 
oder Unglück seien andere Affen schuld, und wenn nicht andere Af-
fen, dann Viren, Unrecht oder Giftmüll? Die inzwischen sprichwört-
liche „frohe Hoffnung“ Evas oder Mariens bestand in  der  Entde-
ckung (= Apokalypse) diesen Irrtums und „Sündenfalles“ – ihre Lei-
besfrucht  sollte ein „Mann des HErrn“ sein und den Mißverstand 
zur  Strecke  bringen  (↔ M. Luther;  gedruckte  Randnotiz  zu  Gen 
4,1). Bezeichnenderweise sind es immer die Lügner, welche behaup-
ten,  für  ihr  Unglück  nichts  zu  können.  Sie  behielten  tatsächlich 
recht, falls Lügen tatsächlich kein Unrecht wäre, und zu klären wäre 
dann nur noch, ob man auch unabsichtlich Lügen kann – zum Bei-
spiel aus Unwissenheit – etwa dann, falls ich in ein Flugzeug ein-
stiege,  von  dem ich  „wußte“  (!),  dass  es  weder entführt  werden, 
noch abstürzen oder in einer Warteschleife hängen bleiben kann. Ich 
meine, wer Dieben, Räubern oder Betrügern auf den Leim geht, der 
hat sich sehr wohl schon auch selbst, und zwar schon vorher betro-
gen, nämlich getäuscht, und dabei ist noch gar nicht in Rechnung 
gestellt, dass Räuber nicht etwa räuberisch geboren, sondern räube-
risch gemacht werden. Da frägt sich dann bloß noch, von wem – 
doch frage lieber nicht, denn sonst bist du am Ende nur noch selbst 
Schuld an jedweder Art von beklagtem Verlust oder Schmerz, … 

… doch wer will das schon?

Bewußtsein, Wissen und Gewissheit – Lebensmut und Freude 
am Leben – wachsen und fallen mit sprachlichem und rechtsprachli-
chem Vermögen. Das Vermögen schlechthin, aber – die Allmacht an 
und für sich oder „der Allmächtige“ –  leugnet seine Leugner zu 
recht und nicht etwa zu unrecht. Zwar meinte der große Tiefenpsy-
chologe Carl Gustav Jung : „Kinder werden durch das erzogen, was  
der Erwachsene ist, und nicht durch das, was er schwatzt. Der all-
gemein verbreitete Glaube an Wörter ist eine wahrhafte Krankheit  
der Seele, denn ...“, aber wer fortwährend von der „Fähigkeit, Ar-
beit zu verrichten“ redet, jedoch in Zweifel zieht, dass deren Exis-
tenz bewiesen werden könne, weiß entweder nicht, wie man richtig 



spricht, wie man sich unterdessen nicht schon selbst wiederspricht, 
wie die Sache genannt wird, wie man rechtspricht oder aber, was ein 
oder „der Beweis“ ist. Derselbe weiß dann natürlich auch seine Kin-
der nicht recht verschieden von Tieren zu erziehen. Bei so wenig 
Wissen, so schlechtem Gewissen oder so großem Mangel an Ge-
wissheit bezüglich der richtigen „Ante-wort“ auf ein infragegestell-
tes Wort, kommt man freilich ganz schnell unter die Räder, denn es 
ist zu einem ganz „gehörigen“ Teil ein verbal überliefertes Wissen, 
und wenn man nicht weiß, wie Wissen, Gewissheiten oder Erfah-
rungsinhalte verlautet werden oder verlautet wurden, dann entbehrt 
man dem überlebensnotwendigen Mittel in ganz erheblichem Aus-
maß, denn dann kann man diese Erfahrung (Empirie) gerade ebenso 
wenig lesen wie verlauten oder überliefern. Dabei geht es also nicht 
allein darum, zu verstehen, wovon der „Nächste“ spricht, sondern 
vielmehr darum, überhaupt zu verstehen wovon die Rede ist,  und 
erst ferner um den Wunsch, nicht mißverstanden zu werden. Wem es 
diesbezüglich an Gewissheit fehlt, dem fehlt es auch am Gefühl der 
Geborgenheit in Liebe, denn das ist letztenendes ebenfalls nur ein 
und dasselbe Ding. Welche einander verstehen, die lieben einander, 
und welche einander lieben, die verstehen sich, aber nichtsdestotrotz 
droht ihrer vermeintlichen Liebe ein „Minne-eid“ (↔ Meineid) wel-
cher Herz und Ehe bricht. Versteht mich der Nächste, wenn ich ihm 
gerade dasjenige Versprechen gebe, dass schon so häufig gebrochen 
wurde wie kein anderes? Wieso aber, geb‘ ich‘s dann, wenn diese 
Frage nicht von so großem Belang wäre?  

Geborgenheit ist die Gewissheit bezüglich des Gefühls oder des 
Verdachtes,  liebenswert  zu  sein,  zu  verstehen  und  verstanden  zu 
werden. Geborgenheit alias Sicherheit ist aber auch die Gewissheit 
bezüglich  des  Inhaltes  der  Worte  unserer  Väter  und  Altvorderen, 
denn schließlich sind deren Worte auch die unsrigen aber auch die 
Worte unserer Nächsten, Geliebten oder Gelobten (lieben = leben = 
loben). Verstünden wir diese nicht, dann verstünden wir schon erst 
recht die Welt, den Sachverhalt, den Geliebten, dessen oder die eige-
ne Psyche und das Leben oder dessen Sinn nicht, denn das Verständ-
nis oder Wissen um diese Dinge ist kein angeborenes, sondern ein 
verbal anerzogenes oder unterrichtetes. Der Dumme rammelt frei-
lich so gut wie das Karnickel, doch bevor wir uns von diversen Zoo-
logikern weismachen lassen,  dass wir  in  eines Schimpansen oder 
Karnickels  natürlicher  Triebhaftigkeit  eine  „Normalität“  erkennen 
dürften – „der Drang zum regelmäßigen Stich und Partnerwechsel  
ist ebenso normal wie natürlich, also kein Grund dafür, ein schlech-
tes Gewissen zu haben, falls man es ab und an wie die Schimpansen  



oder die Karnickel triebe“ – sollten wir uns schleunigst der Tatsache 
erinnern, dass der Hase auch Angsthase genannt wird, und dass des-
sen  Dummheit,  Unwissenheit,  Ungewissheit  oder  mangelnde  Ge-
wissheit und das „schlechte Gewissen“ ein und dasselbe sind. „Na-
türlich“  ist  vielmehr,  dass  in  Angst  vor  dem  Bussard  und  in 
Erdlöchern leben muß, wer in Unzucht lebt, also in der vermeintlich 
„tierisch typischen“ Unlust zur höheren Erziehung, Kultur oder zur 
Pflege einer schriftlichen und mündlichen Überlieferung von aller-
hand Erfahrungen mit Unwettern, Unkraut, Raubtieren und Raubrit-
tern lebt.  Es gibt  eine sehr gute  Erklärung dafür, warum manche 
Menschen in Blechhütten, Lehmhütten, Slums oder Ghettos leben 
müssen, und manche nicht, oder weshalb manche noch immer in Ur-
wäldern vom Jagen und Sammeln leben. Allerdings können Zoolo-
gen nicht auch nur näherungsweise so weit denken wie Theologen, 
denn auch hier ist der Unterschied gerade ebenso groß wie zwischen 
Menschensohn und  Tierjungem oder wie der, zwischen Tieren und 
Tierfutter.  Das  Karnickel  ist  zugleich  Tierfutter,  und  steht  in  der 
Nahrungskette noch immer enorm tief – ein Idiot also, wer sich die-
ses zum Vorbild oder Vorwand zu nehmen raten läßt.          

Wer sich beispielsweise an der Wortwendung stört, dernach in 
Christus das Wort zu Fleisch geworden ist, der stört sich an nichts 
sonst als an seiner eigenen Fehldeutung des Nomens „Fleisch“ (↔ 
Fleiß / Fluß) und an seiner Fehldeutung überhaubt, denn immer nur 
wegen solchen geriet er in Streit mit seinen Nächsten, denn in Zwei-
fel bezüglich der eigentlichen Bedeutung seiner oder jener Worte. 
Es sind nun dieses Siechtum und diese Armut, in die das Wort ge-
kommen ist – „der Sohn des Deutes alias Deus“.*

* ( Bsp. f. einen sog. Interferenzfehler: Deus anstatt Dei )     
 

War das die „Rettung“?

Es ist nahezu unmöglich einem I-dioten oder A-theisten zu be-
weisen, dass er ein I-diot ist.  Mit dem  „ontologischen“ Gottesbe-
weis der werten Herren Anselm und Abälard (auch Thomas v. Aquin 
u.a.) war es aber dennoch beinahe geschafft. Leider hat man da die 
Kleinigkeit übersehen, jedem Trottel zu zeigen, wie man beweist, 
dass der Laut Th nichts als nur auf den Laut Th, T, D, S oder Z ver-
weist, sowie (gr.) „thein“ (↔ Theos /  Theorie  / Theater) nichts als 
nur auf (nhd.) „sein“, „tun“ oder „sehen“. Vielleicht drück ich mich 
nun aber auch nur falsch aus, denn besser hieße es: Leider hat man  



da die Kleinigkeit übersehen, jedem Trottel zu zeigen, wodurch be-
wiesen ist, dass der Laut Th nichts als nur auf die Laute Th , T, D, S 
oder  Z verweist. In diesem Beweis ist der Laut schon allerhöchst 
selbst  derjenige,  welcher  den  Beweis  führt,  denn auch  derjenige, 
welcher auf seine Ahnlaute verweist, also „zeigt“, dass >thein< und 
>sein< nur ein und dieselbe Tat oder Sache bezeichnen. Das „Sein“ 
ist desselben Verbes Substantiv, und Theos alias Deus alias Zeus ist 
das ebenfalls, aber Immanuel Kant – der sprichwörtliche „Alleszer-
malmer“ und Zermalmer aller möglichen Gottesbeweise – war noch 
nicht einmal dazu imstande, auch nur das Verb „deuten“ wörtlich zu 
nehmen. Von Buchstaben sah er sich nicht buchstäblich auf Buch-
staben verwiesen, sondern auf einen philosophisch allerhöchst um-
ständlichen Exkurs in die Verwegenheiten der reinen Vernunft und 
ihres bloßen Wesens, Seins und Weisens. Nur selbst wußte er eben-
falls nicht richtig zu weisen oder zu wesen – auf augenscheinliches 
ohnehin nicht, und wo doch, da eben nur mit dem Zeigefinger. Das 
heißt, ihm war völlig entgangen, dass der mittelalterliche Gottesbe-
weis vielmehr ein „etymologischer“ denn ein „ontologischer“ war – 
ein rein lautlicher Sachverhalt, welcher den Urhebern diesen Bewei-
ses viel zu selbstverständlich und offensichtlich schien, als dass sie 
es für nötig erachten konnten, noch extra darauf hinzuweisen, denn 
das  taten  ja  bereits  die  einzelnen  Laute  des  abstrakten  Verbums 
„thein“ (Verbum abstraktum, lt. I. Kant / Franz Bopp). Mehr tun als 
es sagen kann man aber nicht, und gesagt war es mit dem Augen-
blick, da es gesagt und das Nomen genannt wurde. In der Variante 
Kant,  hätte  man anstattdessen noch mit  dem Zeigefinger auf den 
Zeigefinger deuten müssen, um so anzudeuten, dass dieser oder je-
ner auf etwas hindeutet. Mit welchem der beiden Zeigefinger soll 
man das nun tun? Thomas von Aquin (Der heilige Th.) mahnte noch 
ausdrücklich an, dass in dem (Hilfs-) Verb >sein< im Gegensatz zu 
(fast) allen anderen Zeitwörtern, die Aktivität an sich begriffen wer-
den müsse – die Tat selbst – also gerade ebenso, wie es schon mit 
dem Zeitwort >tun< zum Ausdruck gebracht ist, welchem ja auch 
die selbe Lautwurzel zugrunde liegt. Ganz offenbar redete man da 
nur aneinander vorbei, denn eigentlich sollte nicht nur in erläutern-
der und klugscheißender Art und Weise in Erwägung gezogen wer-
den, ob „Gott“ aufgrund irgendwelcher „Akzidenzien“ und Gerüchte 
nicht schon allerhöchst selbst das Sein sei – die Existenz an und für 
sich, mit vielsagendem Verweis auf den biblischen Satz: „Ich bin,  
der ich bin, war, und sein werde  “ – sondern einfach nur gesehen 
und  zur  Kenntnis  genommen  werden,  dass  schon  der  Ausdruck 
>Theos< alias >Deus< oder >Zeus< gar nichts anderes als nur ein 
„Sein“ oder die „Tat“ bezeichnet, und zwar nahezu Buchstabe für 



Buchstabe. Das ist ein ebenso sachlicher wie buchstäblich indizier-
ter Tatbestand, auf den Kant mit nicht nur einer einzigen Silbe ein-
gegangen ist, weil er vor lauter Bäume und Kritik gar nicht mehr 
den Wald sah. Stattdessen schlug er sich mit der so überaus „tran-
szendentalen“ Frage herum, was davon zu halten sei, einen Gott al-
lein aufgrund etwaiger Verdachtsmomente dem Sein gleichzustellen 
(↔ Kant: „glauben heißt nicht wissen“!),  nebst der Frage, ob das 
Sein überhaupt irgendwas ist – dies und jenes allerdings ganz und 
gar ungeachtet der überaus banalen Tatsache, dass dasselbe ja auch 
dann nicht restlos geklärt ist, wenn auch nur irgendjemandes oder 
gar Kantens Existenz bewiesen werde sollte, und zwar „bewiesen“ 
in einzig und allein Kantens ganz banalem Sinne, also per Finger-
deut: „Da ist er – also existiert er!“ Vielleicht irritierte ihn aber auch 
die noch ungelöste Frage, ob ein „Sein“ das- selbe ist, wie ein „Ex-
sistieren“ – das „Zeihen“ oder „Tun“ dasselbe, wie das „Heraustre-
ten“ (↔ lat.:  ex-sistere) – denn dummerweise ist das Verb „existie-
ren“ nicht ebenfalls ein „Hilfsverb“. Vielleicht ist es vom Sein und 
Tun verschieden. Ehe ermittelt ist, was die zu jeglicher Erläuterung 
bemühten Nomen bedeuten – nur unter vielen anderen das Nomen 
>Gott< – läßt sich der Vergleich ohnehin nicht anstellen, und zwar 
weder der Vergleich noch auch nur irgendeine Erläuterung. Unter 
den Scholastikern des angehenden Mittelalters hatte auch noch Pier-
re Abälard (↔ „sonus, vox u. sermo“) ganz ausdrücklich auf die ei-
gentliche Rolle des Lautzeichens hingewiesen, und zwar in genau 
dieser Hinsicht – auch das scheint Kant entweder ganz entgangen 
oder völlig egal gewesen zu sein. Bezüglich der Frage, ob Gott exis-
tiert oder nicht existiert, verhält sich die Frage, ob das Sein (etwas) 
ist oder nicht ist, wie eine astreine Themaverfehlung, denn das sind 
zwei ganz verschieden Fragen. Nur die eine von beiden bezieht sich 
ganz unmittelbar auf den Gottesbeweis, doch genau deren Antwort 
und Gegenstand vermochte Kant nicht fürwahrzunehmen, während 
die andere Frage, welche er dann zu beantworten suchte, nichts als 
nur noch paradox >ist<! 

Paradox ist nun zwar auch die Behauptung, dass die Existenz 
existiert – nämlich nur „etwas“ verschieden von der Behauptung, 
dass die Existenz sehr wohl “etwas ist“, „etwas existiert“ oder „et-
was ißt“ – aber solcherlei war ja nun auch nur durch Kantens dum-
me Infragestellung provoziert worden. Die Aussage, derzufolge das 
Sein nicht oder nichts sei, weil von einem Verb abgeleitet, ist jeden-
falls  noch viel  wiedersinniger,  denn dann wären schon überhaupt 
alle substantivierten Verben nichts – die Sonne inklusive! Der Impe-
rativ heißt haargenau genauso: „Sonne dich!“ Ein Atheist leugnet 
strenggenommen nur seine eigene Existenz – mithin die Tatsache, 



dass er  fortwährend sagt:  „Ich bin  ...“  –   denn die  Existenz von 
zweierlei Existenzen kommt dann ja wohl noch weniger in Frage als 
nur eine, und somit schon mal überhaupt gar nicht die Infragestel-
lung nur einer von beiden, geschweige denn, derjenigen „an und für  
sich“. Wer von der eigenen Existenz spricht, der spricht von der „ei-
gen-t-lichen“ Existenz – eben gerade weil es keine zwei verschiede-
nen  Existenzen  gibt,  sondern  nur  „das  Existieren“  an  sich.   Der 
Atheist war nicht dazu aufgefordert,  das vorläufige Resultat einer 
ebenso gewagten wie umwegigen Schlußfolgerung in Erwägung zu 
ziehen – „Gott ist womöglich schon allerhöchst selbst das Sein“ – 
sondern ebensolches zu unterlassen und an Stelle dessen einach nur 
fürwahrzunehmen,  dass  die  beiden  Nomen  >Theos<  und  >Tat< 
(thein u.  tun) ein und denselben Begriff verlauten. Ob die Tat, das 
Tun oder das Sein an und für sich nun auch von  jedermann voll-
ständig  erfasst,  begriffen  oder  verstanden  worden  ist  oder  nicht, 
steht dann noch auf einem ganz anderen Blatt, denn es war zunächst 
nur infragegestellt, dass Gott existiert. Gotteserkenntnis ist Selbster-
kenntnis, hieß es mal, aber wer die Natur der Silbe oder des Nomens 
>Silber< nicht verstanden hat, der hat auch die eigentliche Bedeu-
tung des Pronomens >selber< nicht verstanden –  ist ja logisch! Die 
dümmste Frage der Welt:

„Wie beweist man, dass Th th bedeutet?“

Die Sache mit dem „Be-weis“ blieb darüber hinaus ebenso miß-
verstanden  wie  diejenige  mit  seinen  Synonymen  „Ver-weis“  und 
„Hin-weis“  – Synonyme der  „Bedeutung“  außerdem – und somit 
blieb das „Sagen“ dem „Zeigen“ erst mal bis einschließlich heute 
ein in jeglicher Hinsicht bevorzugter Akt. Soll heute etwas bewiesen 
werden, dann soll weniger „gezeigt und gesehen“ als vielmehr „ge-
sagt und geredet“ werden – allenfalls noch „eingesehen“ – bis die 
Sage nebst Rede endlich so umfänglich geworden ist, dass vielleicht 
allein  schon  deren  Umfang  irgendwas  „zeigt“.  Eine  Behauptung 
stellt aber in der Tat immer nur Worte und Laute nebeneinander – 
das  darin  enthaltene  „Signum  tautologium“  („=“  /  „ist“  od.  „ist  
gleich“) macht daraus eine Gleichung alias „Gleichnis“ in welchen 
lediglich zwei Zeichen oder Zeichenfolgen miteinander verglichen 
werden. Analog: „Th  = Th“, „Gott =  Guss“ oder „Teint =  Tinte“. 
Fülle ist  Völle  (↔ filling / fuel /  volume) – aber  warum einfach, 
wenn‘s auch umständlich,  beziehungsweise gar  nicht geht?  Dum-
merweise substantivierte der Grieche nicht immer nach der selben 
einfachen Methode, nach welcher auch so mancher einfältige Scho-
lastiker ein und dasselbe Hilfsverb zu substantivieren gedachte – die 



Ähnlichkeit wäre nämlich sonst ebenso „nämlich“ wie „namentlich“ 
eine noch wesentlich sinnfälligere. >Das Sein< ist jedenfalls keine 
vernünftige  oder  vollständige  Substantivierung,  denn  es  heißt  ja 
auch nicht ganz unbedingt „das Gehen“, „das Stehen“ oder „das Se-
hen“, sondern der Gang, der Stand oder die Sicht. Eigentlich heißt 
es  auch  nicht  „das  Denken“ –  das ist  Proletendeutsch – sondern 
„Dank“ oder „Ding“. Anstatt aber dort zu unterscheiden, wo tatsäch-
lich ein Unterschied ist, unterscheidet der Linguist lieber dort, wo 
kein Unterschied ist, nämlich zwischen Verb und Hilfsverb. Was soll 
der Blödsinn? Was ist der verbale Unterschied zwischen: „Ich bin  
hier gewesen“ und: „Ich stand hier getroffen“ oder: „Er trifft seinen  
Freund geschunden (an)“?  In diesem Vergleich der  syntaktischen 
Verwendbarkeit  anderer  Verben  entpuppt  sich  das  vermeintliche 
Hilfserb >sein< als ein ganz stinknormales Verb, nämlich weder ver-
schieden von >zeihen<, >tun<, >haben<, >heben<, >hüpfen< oder 
>hoffen<. Der Unterschied zu den anderen Verben besteht allenfalls 
darin, dass man es häufiger als die anderen Verben „als ...“ oder 
„wie ein Hilfsverb“ gebraucht – das ist dann aber auch alles. Der 
Ausdruck „Hilfsverb“ bezeichnet keine speziellen Verben, sondern 
nur deren gegebenenfalles spezielle Funktion im Rahmen einer Verb-
kombination. „Ich laufe … gelaufen“ klingt freilich total bescheuert, 
denn  allerhöchst  ungewohnt,  aber  strenggenommen  ist  die  heute 
überaus gebräuchliche Wendung: „Ich bin ... gewesen“ oder: „habe 
… gehabt“, exakt der selbe „Murks“ wie: „bin … gehabt“, „gehe … 
gehofft“ oder: „habe … gewesen“. Die vermeintlich „falschen“ Wen-
dungen  verfehlen  nicht  etwa  einen  „Sinn“,  die  Syntax  oder  die 
Grammatik, sondern lediglich die Gepflogenheiten ihm Rahmen ei-
nes von der Allgemeinheit bevorzugten Gebrauches dieser oder je-
ner  Wendungen,  denn  Stilblüten  einer  schlecht  flektierten  „Um-
gangssprache“ (Slang) sind es so oder so. 

„Teint“ ?

>Teint< ist dem Französischen entlehnt und spricht sich dort wie 
ein nasal vertontes „Tää“ – ein Vetter der „Tinte“ und des „(Farb-) 
Tones“  (↔ „Toner“),  ein  Synonym des  „Ockers“(Lehm)  und  ein 
Synonym des Klanges, respektive, der Klanghöhe. Insofern korre-
spondiert es dann auch sehr intensiv mit >per-sono<, und im übrigen 
versteht sich jetzt wohl schon wie von selbst, dass der pseudoetymo-
logische Einwand „Faux ami“ nichts leichter kann, als schon bei äu-
ßerst  geringem  Seitenwind  umzufallen.  Man  liest  dazu  unter 
Anderem,  (engl.)  >actually<  dürfe  nicht  mit  (dt.)  >aktuell< ver-
wechselt werden, denn ersteres bedeute vielmehr so viel wie „tat-



sächlich“ und nicht etwa „momentan“ oder dergleichen. Ich würde 
aber mal sagen, das heißt vielmehr soviel wie „in der Tat“, also „im 
Vollzug“ (i.S.v. „wirklich“ ↔ wirkend), und eben das ist schließlich 
haargenau dasselbe  wie  „aktuell“  oder  „momentan“  (↔ das  Mo-
ment oder  Kraftmoment ist ein ebenso wirkendes oder akutes  wie 
wirkliches oder aktuelles!), doch wegen eines viel gröberen Sprach~ 
und Denkfehlers erübrigt sich diese linguistisch kleinliche Korrektur 
an den rein syntaktischen Interferrenzen ohnehin: Hier verfehlt nicht 
etwa eine englische Deutung die deutsche Deutung oder alle beide 
die lateinische, sondern sowohl der Engländer als auch der Deutsche 
mitsamt dem Latino verfehlen des Wortes „eigentliche“ Bedeutung, 
denn „Ä“ kann wie gesagt eigentlich nur auf Ä, A oder E deuten – 
lautlich, wohlgemerkt – aber nie und nimmer auf  X,  R oder F, ge-
schweige denn auf englische oder deutsche Einbildungen bezüglich 
etwaiger  Synonmitäten.  Mit  dem  Vergleich  der  beiden  Verben 
>thein< und >sein< nach Inhalt, Gebrauch und Bedeutung in dieser 
und jener Sprache, verhält es sich nicht auch nur um ein Jota anders: 
„Thein bedeutet Sehen – nicht etwa Sein“, erklärt der Altphilologe, 
dies jedoch ohne auch genauer erklären zu können, wie er darauf 
kam, zu wissen, was  Sehen heißt, oder weshalb es dem Sein, Tun,  
Ton und Zeihen (↔Zeichen = engl.: sign!) zumindest lautlich gerade 
ebenso nahe steht wie dem Zeigen, Zeugen oder Sagen. Bloß notge-
drungen, also lediglich aus Verlegenheit an vernünftigen Argumen-
ten,  verschanzt  er  sich  dann  hinter  deren  allerhöchst  schlecht 
reflektierten  Surrogaten:  „Arbitrarität  und  Konvention“  (Willkür 
und Übereinkunft – das soll dann heißen, „eine irgendwie erreichte  
Übereinkunft aller Sprachteilnehmer bezüglich ganz willkürlich ge-
wählter  Wortinhalte“),  was natürlich gar  nichts  anderes heißt,  als 
das eben gar nichts handgreifliches oder augenscheinliches auf gera-
de diese seine Unterstellung hinweist. Es fällt nur auf, dass es min-
destens zwei ganz verschiedene Auffassungen vom „Deuten“ gibt, 
und dass dies kaum einem auffällt.

„Am Anfang war der Ton macht die Musik“

Wenn man einer Person vom Schlage Immanuel Kantens zeigt 
oder sagt, dass Theos die Tat ist, dann ist das so, wie wenn ein Herr-
chen seinem treudoofen Hund den Mond mit dem Finger zu bedeu-
ten versucht – der Hund glotzt natürlich auf des Herrchens Finger 
oder Mund aber nicht auf den Mond. Worte tun solches aber noch-
mals anders als Herrchen, Fingerchen, Göttchen oder Götzen, und 



so reagiert ein Kant bei Aufforderung, darauf zu hören, wie das Si-
gnal klingt, mit einer Suche nach Signifikaten. Insofern verhielt sich 
kannt also wie ein Hund gegenüber dem Herrn – der Hinweis war 
zwar gegeben, aber einem Kant wollte der nicht einleuchten, weil 
Laute nicht leuchten sondern klingen.

Das  Lautgebilde  >Haus< kann auf  die  Lautbilder  Haut, Hut, 
Hose  oder Hütte deuten, aber nicht auf die Lautbildungen  Papier,  
Acker oder  Bratpfanne. Linguisten sind inzwischen zu recht guten 
Phonetikern mutiert. Die Suprasegmentalia im Rahmen einer intel-
lektuell hoffnungslos überzogenen „Dependenz~“ oder „Konstituen-
tenstrukturgrammatik“ sind ebenfalls ihr Steckenpferd, aber die Se-
mantik ihr  Albtraum,  und  so  vermochten  sie  das  Verb  >deuten< 
bislang und trotzdem nicht wörtlich zu nehmen, denn wenn sie noch 
immer glauben, dem Nomen >Baum< entspreche das, worauf jeder-
mann mit dem Finger deutet, obwohl schon ihr wissenschaftlicher 
Gründervater sehr eindringlich darauf hingewiesen hatte, dass zwi-
schen dem Wortlaut (frz.:  Signifiant) und dem vermeintlichen „In-
halt“ (frz.:  Signifié)  kein logischer Zusammenhang bestehe,  dann 
deuten sie nicht im eigentlichen Sinne der Wendung >Bedeutung 
des Wortes< (Bedeutung des Logos!), sondern allem besseren Wis-
sen und dem Genitiv zum Trotze, mit dem Zeigefinger (↔ Lautiko-
nograpie = die Verknüpfung zw. Wortlaut und nonverbalen Gegen-
ständen). Die „Bedeutung des Wortes“ ist ja nun recht offensichtlich 
nicht „die Bedeutung des Linguisten“, aber die „Bedeutung des Zei-
gefingers“ schon gleich gar nicht. Aus diesem mit Fleiß und Vorsatz 
unters Volk gebrachten akademischen Mißverständnis bezüglich der 
Grammatik  einer  genitivisch indizierten  Besitzanzeige,  resultiert 
auch der atheistische Aberglaube, ein Wort verändere über die Jahr-
hunderte hinweg seine Bedeutung. Man bedenke, worauf der Leute 
Finger nicht schon alles gezeigt hat?! Man meint heute, es obliege 
den Affen, über eines Wortes Inhalt zu befinden und ihn nötigenfalls 
auch abzuänderen – ob nun schleichend oder abrupt – und über dies 
tendierte man nun auch mehr und mehr zur Verleumdung des Be-
griffes von einer „eigentlichen Bedeutung“. Heute endlich, scheint 
es  festzustehen: „Ein Wort hat  keine eigene Bedeutung“ – weder  
eine eigene noch eine eigentliche – die Bedeutung ist vielmehr den 
Linguisten zueigen, doch nichts anderes sagt man dem Idioten nach: 
Die „idiomatische Deutung“ ist die dem Idioten allerhöchst „eigen-
tümliche“  Art  und  Weise,  die  Elemente  seines  eigenen und allen 
Menschen  gemeinsamen  Erbwortschatzes  zu  deuten.  Worauf  das 
Wort lautlich deutet oder woran der Laut sonst noch erinnert, ist da-
bei tunlichst zu ignorieren, denn der bedeutet nichts.      



„Ach so!“, erwiedert da der Student gerade 
ebenso widerspruchslos wie absolut hörig 

und „hirnlos“.

Charles Darwin wie Ernst Haeckel und Immanuel Kant waren 
sich fast Zeitgenossen – den schweizer Protolinguisten Ferdinand de 
Saussure nur um ein oder knapp zwei Jahrhunderte verfehlt – und 
zwar zu einer Zeit, da man sich ganz offenbar schon im größtmögli-
chen Kollektiv, also auch schon fast ganz ohne Unterlaß und gegen-
seitig auf der langen Leitung stand. Selbst wenn schon damals jeder-
mann  offensichtlich  geworden  wäre,  dass  „das  Thein“  (eigentl. 
„theos“)  „dem Sein“ gleichzusetzen „ist“ – oder ein „the-os“ dem 
neutral erweiterten Imperativ „sei es“ (quasi: „the it“) –  hätte Kant 
trotzdem zu bemängeln gehabt,  dass dann noch immer nicht  klar 
„ist“, was in einer solchen Aussage der Ausdruck „ist“ noch leisten 
kann, denn auf die Idee, dass diesen unklaren Falles auch gar nicht 
mehr klar  wäre, wovon er spricht, wenn er spricht, ist er gar nicht 
gekommen. Die beiden Hilfsverben hat ja auch er fortwährend be-
müht,  und  falls  diese  nun  ebenfalls  nichts,  oder  auch  nur  ihrem 
Wert,  Inhalt  oder  Wesen  nach  nicht  ganz  klar  wären,  dann wäre 
schon allem voran erst  mal nur seine „Kritik der reinen Vernunft“ 
nicht ganz klar, denn von diesen wimmelt es darin nur so. Ich per-
sönlich hege ganz schwer den Verdacht, dass dem Alleszermalmer 
einfach nur langweilig war, und seine an den Haaren herbeigezoge-
nen Schwierigkeiten oder auf den Kopf gestellten Hirngespinste und 
Akrobatiken nur den ihm willkommenen Zeitvertreib brachten: 

„Vertreibst  du  Zeus,  dann  vertreibst  du  die  Zeit“  – 
>Theos< entspricht zwar vielmehr der >Tat<  als der 
>Zeit<, aber das Zeitwort heißt ja auch „Tun-wort“. 
Warum wohl? Denken wir nicht immer mit, beim Re-
den  –  hören  wir  uns  nicht  einmal  selbst  zu,  beim  
Schwätzen? Wozu aber, schwätzt der Mensch dann so  
viel?

Gerade ebenso mißverständlich verhält es sich dann auch mit 
dem  vermeintlichen  Inhalt  des  zoologisch  überanstrengten  Aus-
druckes „Lebewesen“, denn ganz streng genommen – „wörtlich ge-
deutet“  –  sollte  er  sich  mit  den  Inhalten  der  Ausdrücke  „Wirt-
schafts~, Sozial~ oder Rechnungswesen“ in eine semantisch homo-
loge Reihe fügen lassen. Das Nomen „Wesen“ ist also (auch) ganz 
anders zu deuten als es ein Zoologe deutet, nämlich mehr „logisch“ 



als „idiomatisch“. Denn siehe: Der >Logos< steht unter anderem für 
die deutschen Nomen „Wort“ und „Verstand“ – die zugehörigen Ad-
jektive lauten also „logisch“, „wörtlich“ oder „verständlich“, wor-
aus zunächst geschlossen werden muß, dass ein Naturwissenschaft-
ler nicht in jedem Falle „logisch“ argumentiert – auch dann nicht, 
wenn er das gleich dreimal hintereinander behauptet oder beim Le-
ben seiner Mutter beschwört – allein das hilft nichts. Für ihn zählt 
selbst die Ungleichung  x = 5  oder  3 = y²  mit zu den Gleichungen, 
indes er den sinnfälligen oder augenscheinlichen Tatsachen die frag-
würdigen Leistungen seiner Vorstellungskraft vorzieht. Seine noch 
nicht belegte, sonder ganz willkürlich gestalltete Prämisse: „Eines 
dieser drei Zeichen ist eine Variable, und nun rate mal welches!“ 
Dererlei  Versteckspiele  nennt  man  „idiotisch“,  beziehungsweise 
„idiomatisch“. Vom Inhalt des Adjektives „logisch“ hat er ganz ei-
gentümliche Vorstellungen, beziehungsweise gar keine – jedenfalls 
fügen sich auch diese ganz offenbar nicht den mehr oder minder üb-
lichen Vorstellungen von einem „Logo“ oder „Logos“. Auch dazwi-
schen tun sich Welten auf. 

„Lebewesen“ treten ganz gewiss nicht in größerer Stückzahl auf, 
denn das „Bank~ oder Unwesen“ tut das ebenfalls nicht, und „paa-
ren“ möchte sich selbst das „Sozialwesen“ noch nicht mal nur mit 
seinesgleichen – jedenfalls nicht in dem Sinne des Wortes, der ihm 
zu Anfangs allein von nur sehr wenigen Bio~ oder Zoologen unter-
stellt worden ist. Ergo: Der Zoologe verwendet das Nomen „Wesen“ 
nicht etwa logisch oder konsequent gleichbleibend, sondern ebenso 
widersprüchlich wie inkonsequent, und eben das macht einen Aus-
druck eher unverständlich als verständlich, nämlich zwei oder mehr-
deutig, und am Ende sogar noch vollends undeutlich, also für Spra-
che ganz und gar unbrauchbar. Aristoteles hätte sich darüber ausge-
kotzt,  denn  „der  Satz  vom  ausgeschlossenen  Dritten“  –  der 
wichtigste Teilaspekt seines Dreisatzes zur Logik – verbietet die wi-
dersprüchliche Deutung ein und desselben Zeichens. Zeichen sind 
außerdem immer in-variabel, da sie ansonsten nichts mehr zeigten! 
Variable Zeichen sind ganz fraglos nur solche, welche fortwährend 
ihre Gestalt oder ihren Klang ändern, und allein deshalb fortwäh-
rend etwas anderes „zeigten“ oder von etwas anderem „zeugten“. 
Ein X tut solches aber keineswegs, und eine 5, ein „=“  oder ein Y 
ebenfalls nicht. Vor allem höhere Mathematik ist ganz und gar au-
ßerstande, Erfahrung zu überliefern, denn das ist selbst mit „Hoch-
deutsch“ noch schwer genug.

Welche Variable kann zugleich ihre Variabili-
tät darstellen, aber auch als solche wiederer-



kannt werden?
 

Die Antwort des antiken Philosophen lautete: „Keine“ – „Variablen 
und zwei~ oder mehrdeutige Zeichen sind vom Zeichenvorrat einer  
Spache auszuschließen, weil sie nicht dazu geeignet sind, Erfahrung  
zu überliefern – weder zu überliefern noch zu verlauten.“ (↔ Der 
Satz vom ausgeschlossenen Dritten;  interpretiert v. mir:  A.L.). Der 
andere Ausdruck dieser ebenso fragwürdigen wie zweideutigen Be-
deutung – das Verb „paaren“, meine ich – fällt inzwischen mit unter 
die sogenannten „Euphemismen“. Das heißt, es klingt nicht so an-
stößig wie >ficken<, >nageln< oder >bumsen< und formuliert sich 
schon deutlich leichter als die synonymen Verben >coitieren<, >be-
gatten< oder >koppulieren< – nur >poppen< ist noch schöner, be-
ziehungsweise noch  leichter  gesprochen. Was die  eigentliche  Be-
deutung dieser Verben ist,  bleibt aber weiterhin fragwürdig,  denn 
>Bedeutung< und >Defintion< erweisen sich zumindest bei Lichte 
betrachtet, als zwei Paar ganz verschiedene Stiefel, und in den La-
boratorien oder Elfenbeintürmchen der Wissenschaft besteht diesbe-
züglich  ein  ganz  ausgesprochener  Lichtmangel.  Der  Unterschied 
zwischen  X und  Y wird da sozusagen im Stockfinsteren mit schon 
längstens ganz tauben Fingern abzutasten versucht und infolgedes-
sen zu einem nicht gegebenen erklärt.  Wen aber wundert‘s?  Dem 
bloßen, naturwissenschaftlichen Anschein nach und gewissen „Prä-
missen“ zufolge  – also Voraussetzungen oder  Gegebenheiten,  die 
sich allenfalls in eines Wissenschaftlers Kopfe nachweisen ließen – 
scheinen X und Fünf ein und dieselbe Sache zu sein:  „x = 5“ oder 
„y = Rzwo-Dzwo“ und „11 = 214“. Gemeint ist das aber folgender-
maßen: „Falls x = 5, dann 2x = 10“. Anders formuliert: „Falls Au-
toreifen = Mohrrübe, dann Autoreifen = Mohrrübe“. Mathematiker 
scheinen in einer überaus phantastischen Welt zu leben – eine Welt, 
in welcher Fälle denkbar sind, da „Jacke wie Hose“ ein und dassel-
be werden können. Den kuriosen Fall muß man sich erst mal lebhaft 
versuchen vorzustellen:

Falls x  gleich Fünf, dann x gleich Fünf – 
falls aber nicht, dann nicht, und wenn auch  

nicht gleich, dann vielleicht später, ...

… nämlich unter anderen Bedingungen. Auch die soeben aufge-
zählten  Euphemismen  sind  sich  nicht  wirklich  synonym.  Zwei 
„Paar“ Stiefel sind weder zwei „Bums“ Stiefel, noch zwei „Begatt“ 
Stiefel.  Der  eingangs  vorgestellte  Kommentar,  demzufolge  allein 
durch Nennung einiger Verben und Termini immer gleich jedermann 



klar werden würde, was Sache ist oder was der ein oder andere Ter-
minus bedeutet oder nicht bedeutet, ist also ein ganz ausgesprochen 
„hinfälliger“ Kommentar, und selbst dieses Adjektiv zählt schon seit 
einiger Zeit zu den zwei~ oder mehrdeutigen. Es meint demzufolge 
nicht  nur  „gebrechlich“,  sondern  auch  „überflüssig“  oder  „wenig 
hilfreich“, und erst wenn man es wieder ebenso ordentlich wie lo-
gisch oder wörtlich zu deuten verstünde, würde man schnell erken-
nen, dass alle drei Fehldeutungen nur auf ein und dieselbe „Sache“ 
hinauslaufen: Die neun aneinandergehängten Laute diesen Adjekti-
ves können auf nichts sonst als nur diese neun Laute und deren Ah-
nen  oder  „Ähnliche“  verweisen.  Nicht  der  Etymologe  leistet  die 
Deutung, sondern der Laut. Das sprachliche „Zeichen“ ist das „Zei-
hen“ oder „Zeigen“, und das „Zeigen“ ist das „Deuten“ oder „der 
Deut“ alias „Deus“ – qoud erat demonstrandum – „was es zu zei-
gen galt“. So geht der Beweis!

Leute wie Kant oder Darwin sehen den Beweis aber noch nicht 
einmal dann, wenn man sie mit der Nase drauf drückt. Das zeigende 
Beweisstück könnte ja eine Fatamorgana oder Täuschung sein (↔ 
Rene Descartes:  Der Deut oder Deus ist vielleicht wie der Schein  
ein trügerischer), und das Zeichen könnte ja ein solches sein, das 
nichs zeigt – jedenfalls manchmal oder mitunter, aber ganz bestimmt 
immer dann, falls es der ebenso eigenen wie eigentümlichen Theorie 
in die Quere käme. Letztere ist ja des öfteren eine solche, welcher 
die Existenz der eigenen Lautwurzel in Abrede gestellt worden ist – 
zum Beispiel  der  „Evolutionstheorie“  –  eine  Theoria,  in  welcher 
Theos keine Rolle mehr spielen soll. Nur um gleich an Ort und Stel-
le  weiteren Mißverständnissen vorzubeugen: Das sogenannte Zei-
chen braucht nicht unbedingt ein mit Kreide oder Feder gezeichne-
tes zu sein – wir reden hier von „Signalen“, und eben diesen sind 
auch  akustische  Signale  zugerechnet  –  „Lautzeichen“!  Das  ge-
schriebene  Theos erinnert freilich keineswegs an das gesprochene, 
aber  es  erinnert  an  die  Theorie  in  gleichermaßen  geschriebener 
Form, und das nur verlautete erinnert an das nur verlautete. Ledig-
lich die Verknüpfung zwischen gezeichnetem und verlautetem Si-
gnal ist ebenso unlogisch wie ganz unauffindbar. Der Pseudotheore-
tiker fragt deshalb:  „Was soll  Theos mit  Theorie zu tun haben?“ 
Ebensogut könnte er fragen:  „Was soll Milch mit Milchreis zu tun  
haben –  wieso sollte der letzte Milchreis gegessen worden sein, so-
bald eine Milch endgültig abgeschafft worden wäre, und was sollte  
bewiesen haben, dass dem tatsächlich so ist oder wäre?“

„Brett vorm Kopf“, fällt mir dazu nur ein, denn ihm Rahmen ei-
ner  nur  lautlich  (vor-)  getragenen  Behauptung,  ist  der  Laut  oder 
Buchstabe sehr wohl ein Beweisstück. Wenn ich  A sage, dann sag 



ich das „nachweislich“, denn jedermann hörbar, und wenn ich dem 
A ein  B gleichsetze,  dann kann auch diese „Falschaussage“ oder 
Ungleichheit jedermann hören. Das Unrecht, das der vermeintlich 
ganz zu unrecht Geschlagene niemals begangen haben wollte, hängt 
ihm da also noch ganz weit aus dem Hals und war von jedermann zu 
hören. Lediglich zu sehen war es nicht. 

Unausgesprochene Inhalte dieser Art, also sowas wie „Signifi-
kate a la de Saussure“ – ganz privat und insgeheim angestellte Ver-
knüpfungen zwischen dem Laut „A“ und einem „Geheimnis“ – sind 
ganz selbstverständlich vollends indiskutabel, denn Gedankenlesen 
ist noch nicht so lange „in“. Eine Verständigung findet dann freilich 
nicht statt – eher so etwas wie eine stimmlich begleitete Geheimnis-
krämerei. Aber davon reden wir hier ja gar nicht. Dem ein oder an-
deren Lautgebilde eine Bedeutung zu unterstellen, oder sich selbst 
eine solche nur vorzustellen, ist etwas ganz anderes als ihm eine sol-
che ebenso laut wie deutlich mitzugeben oder nachzuweisen, und 
daran kann auch die Tatsache nichts ändern, dass dem Naturwissen-
schaftler gerade ebensowenig wie den Kollegen der Geisteswissen-
schaft noch immer keine sichere Methode bekannt ist, die einen sol-
chen Nachweis leisten könnte. Der Unterschied zwischen dieser und 
jener Art der Zuweisung von Wortinhalten ist nichtsdestotrotz ein 
Unterschied, und falls dieser ebenso tatsächlich wie schon zugestan-
denermaßen hie wie da nicht zu beseitigen war, dann könnte man 
zumindest noch soviel Anstand an den Tag legen, um es einfach zu-
zugeben und auf den Gebrauch dieser adjektivischen Floskel „lo-
gisch“ genau so lange völlig zu verzichten, bis einem wieder einge-
fallen ist, wie das geht. Ein Naturwissenschaftler argumentiert we-
der  wörtlich  noch  logisch,  und  so  erscheint  auch  seine  dumme 
Frage, ob man die Bibel in jedem einzelnen ihrer Worte „wörtlich“ 
nehmen dürfe, geradezu wie der Brüller des Jahrtausends. „Dürfen“ 
sehr wohl – sogar „sollen“ und „müssen“ –  aber halt nicht „können“ 
vor lauter einstudierter Unterstellungen, Fehldefinitionen und über-
aus gewagter  Vorstellungen. Wegen dieser  „science fiction“ (Wis-
sensfick) wäre mir an gleicher Stelle auch schon beinahe die Wen-
dung „nicht können vor lauter Lachen“ rausgerutscht. Doch in der 
Tat: Zahlreiche Unterstellungen dieser Art, aber vor allem die Unter-
stellung selbst, ist eine ebenso naturwissenschaftliche wie lachhafte 
Gepflogenheit – ihr liegt ein ganz massiver Aberglaube zugrunde. 
>Wort< heißt nicht Vokabel, sondern Rede, und die wörtliche Argu-
mentation ist keine idiomatische oder idiotische, sondern eine redli-
che. Und im übrigen: „Ja, in der Tat!“ – ficken kommt tatsächlich 
von (lat.) fingere.  Das heißt allerdings nicht „vorstellen“, sondern 
fangen alias fassen – Finger sind Fänge, und dienen dem Be-grei-



fen (↔ Greif).

Ein Meteorologe ist ja tatsächlich der Ansicht, „Himmel“ hieße 
soviel wie „Wolkendecke“ oder „Sternenzelt“. Unterrichtet wird sol-
cher Unfug auf den technischen Universitäten, wie es scheint, aber 
unterstellt  wird  er  dann  den  Katholiken.  Lächerlich  ist  dann  der 
Glaube, nach dem Tode eventuell in die Wolkendecke eingehen zu 
können. Dasselbe geschah der „Personifizierung“: Erst  personifi-
ziert  sich der  Zoologe selbst,  ohne genau zu wissen warum oder 
wem er damit nur nachplappert, dann personifiziert er den Nachfah-
ren des Affen womit schließlich nur dessen beiden Arme und Beine 
dem Begriff von einer >Person< angedichtet werden – das „Gebein“ 
oder fossile Knochen –  und wenn der Katholik dann die Allmacht 
personifiziert, dann heißt es, dieser dichte ihr nebst langem Bart und 
Gewand zwei Arme und Beine an, obwohl er davon noch kein ster-
bens Wörtchen erwähnt hat. Der Atheist findet das dann plötzlich 
und trotzdem allerhöchst  lächerlich,  denn bei  schon so dermaßen 
weit fotgeschrittener Stumpfsinnigkeit entgeht einem freilich, dass 
man indes nur über seine eigenen Dummheiten lacht. 

Eine „Person“ hat nur dann zwei Arme, wenn sie das Resultat 
der  Personifizerung dessen ist,  was zwei Arma hat.  Personifiziert 
man einen Baum, dann hat die Person etliche Äste und Zweige, aber 
nicht auch nur ein einziges Bein. Allein das Nomen >persono< lo-
gisch deuten oder Deutsch müßte man können. Die >Person< ist ein 
ehemaliger, heute nicht mehr gebräuchlicher und daher auch kaum 
bekannter „terminus technikus“ der Grammatik – der lateinischen, 
respektive griechischen Dramaturgie entlehnt – und zwar das  Text-
subjekt im solchermaßen nominal davon unterschiedenen Gegensatz 
zum „Subjekt“ des einzelnen Satzes. Das Satzsubjekt kann von Satz 
zu Satz anders besetzt, also anderen Inhaltes sein – nicht aber das 
Textsubjekt alias „Person“ wie zum Beispiel das Waldsterben in ei-
nem Referat über das Waldsterben. Zwar kann auch der Text wech-
seln und somit das Thema, aber was keineswegs wechseln kann, ist 
der Kontext. Auch für diesen hielt der alte Grammatista einige Fach-
begriffe reserviert.  Die Person ist also dem sogenannten „Thema“ 
ähnlich, nur nicht so weitläufig umschrieben wie dieses, sondern im-
mer nur ein einziger, für sich selbst stehender Begriff. Subjekt des 
(Welt-) Gesamtkontextes ist der „Deut“, und so wird je nach Kon-
text, aus „schöpfen“ oder „Schöpfung“ ein „Schöpfer“ (↔ deuten / 
Deutung → Deuter od. Deut), oder aus „schalten“ oder „Schaltung“ 
ein „Schalter“. Da war dann wohl irgend so ein Elektroniker-Heini 
gleich dermaßen naiv, mal ganz freimütig seine Schaltung zu perso-
nifizieren – ein Atheist, möchte ich wetten, der nun herumrennt und 



jedermann erzählt, sein „Schalter“ würde mit ihm sprechen, dabei 
unentwegt mit Armen und Beinen fuchteln und immerfort sein Ge-
wand und seinen Bart zurechtzupfen. Doch im Ernst: Wäre der Ka-
tholik ebenso dämlich wie der Atheist, dann wäre er ebenso dämlich 
wie der Atheist – infolge des Gebrauches der Wendung „Schalter“ 
seitens des Atheisten, würde er ihm unterstellen, er hätte dem Schal-
ter Arme und Beine angedichtet. So dämlich, ein und dieselbe Tat 
nur am Theisten wahrzunehmen, ist aber nun mal nur der A-theist, 
denn dieses Wort bedeutet I-diot (↔ mlat.: Dios wie in span.: „a-di-
os“).

Im engeren  oder  strengeren  Sinne  des  Wortes  „Veritas“  sind 
selbst die so hochgelobten Aussagen der Naturwissenschaft – ihre 
Aussagen zum „Sachverhalt“ –  noch lange nicht „verifiziert“, und 
zwar weder verifiziert noch falsifiziert. Allerdings macht es natür-
lich viel Eindruck bei Publikum und Hörerschaft, wenn man andau-
ernd  von  Verifikation  und  Falsifikation  redet,  denn  gerade  ange-
sichts  diesen  exotischen  Begriffspaares  kommt  sich  ein  Student 
ganz besonders minderbemittelt vor, also genötigt, den persönlichen 
Mangel an Kenntnis gegen Entrichtung einer kleinen Spende in den 
Säckel alljener „Professoren“, welche die neuen Definitionen kreie-
ren, so bald als möglich zu beheben. 

 „Sache“, „Sucht“ und „Suche“ wie auch der vermeintliche Ei-
genname „Sachse“, das Adjektiv „sachte“ und das Zahlwort „Sechs“ 
nebst  „Sekt“  (↔ ital.:  secco /  lat.:  siccus),  „Sichel“,  „Sack“  und 
„Sektor“ oder „Sektion“ sind im übrigen ganz banale Ableitungen 
des schon altlateinischen Nomens >Sexus<, und somit besteht viel-
mehr  Grund  zu  der  Annahme,  wonach  der  sexuell  aufgeklärte 
Schwerenöter noch nicht einmal die eigentliche Bedeutung des No-
mens „Sex“ (= Sache / Sage) erraten hat. Etwaige Inhalte oder „Be-
deutungen“ aktuellen Zeitalters sind diesem Nomen nichts wie nur 
ganz und gar haltlos unterstellt. Das moderne Märchen von der „se-
xuellen Aufklärung des Menschen“ durch die aufklärende Arbeit des 
Spezialmenschen  und  Unikums  mit  dem  Namen  „Naturwissen-
schaftler“ – derjenige Sonderling also, welcher das Wissen um die 
wahren Aussagen zum Sachverhalt ebenso leicht zu erschaffen wie 
definitorisch zu fingieren (↔ ficken) vermag – ist kaum mehr als der 
schwache Versuch,  verirrte  Schafe mit  verführerischen Lügen um 
den Finger zu wickeln. Zwischen einem Wissen vom „Sachverhalt“ 
und dem Wissen bezüglich der eigentlichen Bedeutung derjenigen 
Worte, welche diesen Sachverhalt ausdrücken und überliefern sol-
len, besteht ein ganz verhängnisvoller Zusammenhang, vor allem je-
doch  schon  allerlängst  ein  ganz  erheblicher  Unterschied.  Gerade 
solche  Kommentare  wie  die,  denenzufolge  der  Ausdruck  „Sucht“ 



vielmehr mit „Siechen“ denn mit „Suchen“ zu tun habe – „Sucht  
kommt nicht von Suchen!“, heißt es – sind ebenso kurzsichtig wie 
„seicht“, denn es gehen auch die Verben >siechen<, >seichen< (ba-
disch f. „pinkeln“), >sehen< (↔ sichten / engl.: seek), >seigen< und 
>suchen< mitsamt einer >Sicherheit< ganz offenbar auf ein und die-
selbe Lautwurzel zurück. Das Nomen „Sucht“ hat also sehr wohl 
und sogar sehr unmittelbar mit „Suche“ zu tun, allerdings kaum mit 
dem, was sich zahlreiche Laien oder Atheisten darunter vorstellen. 
Etymologisch korrespondiert dieses Verb auch noch mit den Verben 
>saugen<, >sagen< (↔ Sage / Sache), >säugen< und >sägen< – 
ferner mit  >zeugen<,  >zeigen< (↔  Zeichen),  >zeihen< und >sei-
hen< (Seiher / Schöpfer / Sieb). Allesamt beruhen sie auf der Laut-
wurzel des Verbums „Sein“ – verwandt mit (engl.) „sign“ und (nhd.) 
„siegen“ (↔ Sieg / Siegel / Segel / Ziegel). Um nun zu erraten, wie 
das einer Logik oder strikten Konsequenz zuliebe, inhaltlich ebenso-
gut wie lautlich zusammengehen soll, fehlt es sehr vielen Pseudoety-
mologen  an  der  dafür  erforderlichen  Geistesgegenwärtigkeit  und 
Vorstellungskraft, wodurch also gar nicht erst in Betracht gerät, dass 
das ein oder andere Verb (vielleicht) schon des längeren nicht mehr 
im eigentlichen,  wörtlichen oder logischen Sinne des Wortes ge~ 
oder verwendet wird. „Inhaltlich“ paßt es nämlich immer nur dann 
nicht ebenso gut wie lautlich zu seinen Ahnen, falls eines oder meh-
rere ihrer Glieder falsch gebraucht oder definiert worden ist. Her-
nach soll sich eine liebgewonnene Schlamperei – nämlich der Slang, 
das Kauderwelsch und das Fachjargon oder das saure Ragout einer 
akademisch  unterhaltenen  Gerüchteküche  –  nicht  nach  der  Logik 
richten, sondern die Logik einer „etymologia“ soll sich nach den ak-
tuellen  Resultaten  einer  weltweit  gepflegten  Schlamperei  richten. 
Das heißt, den hier angeführten Verben werden die Inhalte oder Be-
deutungen nicht  etwa nachgewiesen,  sondern  erst  mal  nur  unter-
stellt, und allem voran nur diesen Unterstellungen zufolge wird dann 
darüber befunden, ob der ein oder andere Verwandtschaftsverdacht 
eher zu propagieren oder tunlichst zu dementieren ist. „Tunlichst“ 
meint  vor allem in diesem Zusammenhang „mit  Fleiß“ (↔Fluß / 
Floß  /  Flöz  /  Vlies v. fließen), „fleißig“, „fleischlich oder „vorsätz-
lich“ (↔ „a priori“). Beweismittel für oder wider ein und dieselbe 
Behauptung finden sich unter den gegebenen (miserablen) Voraus-
setzungen ganz schnell und zuhauf, denn der Begriff vom Beweis ist 
dann ja ebenfalls ein schon ganz und gar aufgeweichter. Mit Fleiß 
heißt mit Vorsatz, aber Adam wandte ihn wie folgt: 

„Huch, was ist das? – das ist doch Fleiß von meinem Fleiß, und  
Bein von meinem Bein – man nenne es also Männin, da es vom  



Manne genommen ist.“ 

Somit ist hier zwar von Fleisch die Rede, aber halt nicht von ei-
nem adamischen Kotelett, obschon von seiner Rippe. Es ist halt nur 
so, dass auch nicht weiß, was eine Rippe ist, wer schon nicht weiß, 
was ein Riff  oder Fleiß ist.  Wer  nicht  richtig  sprechen kann,  der 
kann das nicht nur manchmal nicht, sondern ganz generell nicht – 
nicht nur auf bestimmtem Gebiete nicht, sondern nirgendwo.

Definitiv (!) paßt das Verb „sein“ nicht zu „sign“, also ist von ei-
nem Hirni kaum anzunehmen, dass die Ahnenschaft so dermaßen 
groß ist, wie sein Gehör vermeint – das „Gehörn“ alias „Gehirn“ ei-
nes Hirnis tauge nicht zur ganz zuverlässigen Beantwortung solcher 
Fragestellungen, heißt es von Seiten zahlreicher Pseudoetymologen 
(↔  „Vorsicht: Faux  ami!“).  Natürlich  fragt  sich  dann  sogleich, 
wozu das Dingens denn sonst noch taugen soll, wenn nicht allem 
voran  zum  „Hören“  oder  zu  einem  „Gehorsam  gegenüber  dem 
Wort, Herrn oder Hirn“. Auf diese vermeintlich dumme Frage je-
doch, antwortet der naturwissenschaftlich verzogene Dämlack mit 
solchen Verben wie >denken<, >sehen< und >entscheiden<, denn 
zu diesem Augenblick fehlt es ihm noch immer an besagter Gegen-
wärtigkeit  heilenden  Geistes,  sodass  ihm  das  merkwürdige  Verb 
„auf-hören“ gar nicht erst einfällt. Das Gedächtnis schwächelt, und 
das fehlende Glied solcher Aufzählungen ist nichts anderes als eine 
„Person“, nämlich „der Fehler“ – ein Neffe des „Fühlers“. >Aufhö-
ren< heißt nicht etwa „beenden“, sondern „aufmerken“ – „das Tage-
werk unterbrechen“ –  denn wie sonst könnte das Aufhören mit Hö-
ren zu tun haben? Das  Schädelmark ist also vor allem zum „mer-
ken“ da, denn nur deshalb heißt es so, wie es heißt, und „Sucht“ 
kommt allein deshalb nicht von „suchen“, weil nur ein Linguist und 
Pseudoetymologe nicht darauf kommt, wie das voneinander kom-
men können sollte, denn was der Ver~, Be~ oder Hinweis ist, ist ja 
umstritten,  beziehungsweise gar  nicht  bekannt.  Und nun stell'  dir 
mal vor: Der Atheist fragt (sich) doch allen Ernstes, wieso denn Hö-
ren so unbedingt mit Aufhören zu tun haben müsse. Anders gefragt: 
„Was soll denn Urlaub mit Urlaub zu tun haben?“ Dass nun genau 
derselbe nicht begreift, inwiefern ihn der Gerechte mit Recht nega-
tiv  selektiert,  ist  dann nur noch verständlich  – jedenfalls  aus der 
Sicht eines echten Theisten. Dem Ungerechten scheint der Gang der 
Welt ein ungerechter zu sein, dies also nur dem Anschein nach, weil 
derselbe ja auch nicht kapiert, was Recht oder Konsequenz ist. Das 
ist eines der sichersten Erkennungsmerkmale: Atheist ist, wem die 
Welt, die Erde, die Herde, der Hirte, das Herz, der Hort oder der 
Herr ein ungerechter zu sein scheint! Es ist genau derjenige, der sich 



schon jetzt in der Hölle wähnt – in ungerechter Welt, nämlich – aber 
auch leugnet, dass eine Hölle existiert. Die Hülle hingegen, ist ihm 
wiederum eine existente Hülle, denn er redet eben den ganzen, lie-
ben, langen Tag lang und quasi schon von Natur aus, nichts wie nur 
gequirrlte Scheiße, ohne es auch nur irgendwann einmal selbst zu 
bemerken. Das ist dann die sogenannte ewige Hölle, in die jeder Un-
einsichtige verstoßen wird, damit die Einsichtslosigkeit endlich ein-
mal ausgerottet sein wird. Hier zeichnet sich dann auch schon das 
nächste  Mißverständnis  ab:  Nicht  der  Mensch  wird  oder  ist  ver-
dammt, sondern nur seine Dummheit, doch auch diese ist von den 
antiken Dramaturgen personifiziert und dementsprechend dargestellt 
worden – von Schaustellern, nämlich. Das Individuum braucht sich 
vor keiner Hölle fürchten. >Seelen< bezeichnet psychische Zustän-
de, und allein von diesen geraten einige in die ewige Verdammnis 
und einige in das ewige Leben. Das ist also vielmehr ein Grund zum 
Jubeln als einer zum Heulen, denn gäb es die Hölle nicht, dann wür-
de der Affe noch heute und bestenfalls als Suppe in einer Ursuppe 
schmoren. An dieser Stelle darf man mich dann auch sehr gerne fra-
gen, ob denn der Schlamm ein böser Schlamm war (welchen es zu 
entschlammen galt), denn >böse< (↔ bosseln / bessern) heißt nichts 
schlimmeres  als  nur  >deformiert<,  >desinformiert<,  >unförmig< 
oder >unartig<, also ist der Schlamassel ganz zweifelsohne ein ab-
solut böses Zeug. Wie kann man nur so derart dumme Fragen stel-
len, oder annehmen, verwest oder adamische Erde zu sein wäre bes-
ser als am Leben und in Form zu sein? Darf ich's sagen?

 Du bist auf eine staatliche Haupt~ oder Realschule gegangen – 
deutlich mehr staatlich als kirchlich erzogen worden – also total ver-
blödet! Die Kirche würde sagen: „verführt“ – das heißt, in die Irre 
geführt, und zwar verbal, also in Bezug auf das (dein) Geloben (Ge-
löbnis) – das meint das Reden, und somit die Art und Weise, wie du 
deinen Kindern oder Nächsten die Sachverhalte schilderst. Du schil-
derst ihnen den Sachverhalt als einen ungerechten, obwohl dieser 
schon immer  und schon ganz  grundsätzlich ein gerechter  ist  und 
war. Du schilderst ihnen die Welt als eine solche, in der es nicht im-
mer oder nicht überall mit rechten Dingen zugeht. Das an dem Aus-
druck  „ungerechte  Welt“  irgendwas  nicht  ganz  stimmen  kann, 
merkst  du  vielleicht  schon  selbst,  aber  auch  das  ist  dir  gerade 
„wurscht“ – hauptsache, mit allen Atheisten gemeinsam in ein und 
dasselbe dumme, staatliche Rohr gebrüllt.

Der Protoetymologe Zenon (Begr. d. „Stoa“) war vom nahezu 
gleichen Genus wie Aristoteles – ein Genie also – und ist daher nur 



ebenso schwer zu verstehen wie nachzuahmen oder nachzuvollzie-
hen. Von zehn Möchtegern-Etymologen und ebensovielen Kritiken 
an  den  Praktiken  althergebrachter  Etymologie  haben  mindestens 
neun ganz einfach ihren Beruf verfehlt – die Theorie ebensowenig 
verstanden wie die weisende Funktion aller Laute – und der andere 
ist sowieso kein Etymologe, sondern Linguist, nämlich der gebürtige 
Schweizer Ferdinand de Saussure, der ihnen und sogar sich selbst 
die Tour allein dadurch ganz gründlich vermasselt hat, indem er ih-
nen das „Wort“ im Munde umdrehte und dasselbe mit dem Idiom 
verwechselte. Wortinhalt und Wortlaut sind ein und dasselbe, aber 
Ferdinand verknüpft lieber Laute und Vorstellungen zu Idiomen um 
dann festzustellen, dass diese Verknüpfung nicht logisch ist. Mittler-
weile  baut  alle  akademisch  und  staalich  forcierte  Sprachwissen-
schaft auf diesen seinen überaus wirren Einfällen auf.

 Dererlei  Ein~ und  Widersprüche  von  Seiten  vermeintlicher 
Fachleute bedienen kein geringeres Motiv als nur die blanke Lust an 
ebenso lukrativer wie eindruckschindender Klugscheißerei.  Quasi: 
„Höret den großen Deuter und Grammatista, welcher die ältesten  
Schriftzeugnisse schon stapel~ und tonnenweise untereinander und  
mit den jüngeren Zeugnissen verglichen, die Weisheit wie mit dem  
Löffel gefressen und schon fast alle großen Geheimnisse aufgedeckt  
hat:

„Kunst  kommt  nicht  wirklich  von Können,  
meine  sehr  verehrten  Damen  und  Herren,  
sondern von Kennen!“ 

(Analog: „Sucht kommt nicht von Suchen, son-
dern  von  Siechen  ...“  oder:  „Woche  kommt  
nicht von Wache oder Woge, sondern von Wei-
che, repektive Wechsel ...)

Klaro: Wo er Recht hat, hat er Recht, aber da, wo das nicht recht 
viel mehr wird als in einem so winzigen Vers oder Wortfeld* (↔ de 
Saussure!), da  ist  und  heißt  das  bloß  noch „Haarspalterei“.  Des 
Pseudoetymologen Herkunftswörterbuch ist  voll  davon, allerdings 
auch  sehr  reich  an  Widersprüchen  („kommt  nicht  von  ...,  
sondern...“). Ein wirklich erhellender wie auch tieferer Einblick in 
das eigentliche Wesen der Kunst ist dem Laien aber erst dann ver-
mittelt, wenn diesem auch die lautlichen Bezüge zu Kunde, Kind (↔ 
„a kind of“ / Art), Kinn (↔ Lippen-be-kenntnis), Kanne und König 
bishin  zur  Gunst (gönnen)  und  (frz.)  Chance  (nhd.:  „Schanze“) 



nebst Kanzel und Kanzler in Erinnerung gerufen sind. Bedeutungen 
sind nur Kontext, respektive Umschreibung und gewinnen allein mit 
diesen an Gehalt und Umfang.  Ist dieser Verseschreiber also „gebil-
det“, anständig,  konzentriert  und dementsprechend bei  der  Sache, 
dann erinnert er sich unterdessen auch noch so riskant zweideutiger 
Nomen wie >Wurzel<, >Scheitel< oder >Ball< und ergänzt seine Er-
klärung zumindest noch um aller Worte semantischen Zusammen-
hang mit einem >Kontext<, denn man hatte ja auch schon gehört, 
dass die Bedeutung so eines Namens  sehr oft – wenn nicht sogar 
ganz grundsätzlich oder immer – von einem ihn umgebenden Kon-
text abhängt. Das heißt, das ein oder andere Wort kann kommen wo-
von es will, denn auch wenn es von links käme, aber erst rechts halt 
machte, dann bedeutet es jetzt vielmehr „die rechte Partei“ als „die  
linke“, also auch vielmehr das, wonach es heute klingt, als das, wo-
nach es einstmals klang, denn mit dem Klang oder Laut verändert 
sich  auch  seine  Position  innerhalb  des  aktuellen  Kontextes  oder 
Wortfeldes. Nu aber Vorsicht – (!) – nicht mit den Jahrhunderten, 
sondern mit dem Klang verändert sich eines Wortes Bedeutung. Die 
Vorsilbe des „Kon-textes“ ist im übrigen ebenfalls mit „Kunst“ ver-
wandt – wegen des „kön-nens“ nämlich, von welchem der Linguist 
zu wissen dachte, was es bedeute. Denkbar ist nun zwar, dass eine 
von beiden Vorsilben auf einen anderen Vorläufer zurückgeht, doch 
das interessiert  ein Gehör ebenso wenig wie den HErrn oder das 
Hirn, denn diese wollen nichts wie nur überleben. Was dem Gehör 
wie  Donner  klingt,  das  ist  ihm auch  Donner,  und  was  ihm wie 
„Kunst“ klingt, das ist auch „Kunst“ – selbst wenn eine der beiden 
Künste auf das Lautgebilde „Helgoland“ oder „Pizza“ zurückreich-
te, und die andere auf „Kokosnuss“. Bezüglich der Frage, was ein 
Zeichen zeigen oder andeuten kann – bedeuten oder nicht bedeuten 
– ist dessen Herkunft vollends irrelevant, denn Herkunft ist nur Her-
kunft, und nur Zeigen ist Zeigen, und wenn ich den Linguisten rich-
tig verstanden habe, dann reden wir hier weder über die Bedeutung 
des Linguisten, noch über seine oder des Wortes Herkunft, sondern 
über eines  Wortes >Bedeutung<. Das ist ein substantiviertes Tun-
wort und will als solches auch nichts wie nur wörtlich genommen 
werden.  Wen  interessiert,  dass  das  Vorfahrt-achten-schild  aus  der 
Schilderpresse einer Fabrik kommt? Was soll das mit mit der Frage 
zu tun haben, was es bedeutet, wenn es vier oder fünf Tage später an 
einer Strasse steht?

>Be-deuten< meint das „Hin-weisen“ auf etwas, aber der Geni-
tiv  in  solchen  Wendungen  wie  „die  Bedeutung des Wortes“  be-
schränkt sich auf Passiva und Aktiva (↔ Subjekt und Objekt) im 
Rahmen  ein  und  derselben  Besitzanzeige.  Hier  trügt  der  Schein, 



denn an solcher Deutung ist kein Mensch beteiligt. Wer oder was 
bedeutet wen oder was, und wessen Bedeutung ist es dann?

Wessen (Be-) Füllung ist diejenige,  des 
Tankes? – Ist es die, des Tankes oder ist 
es  vielmehr  diejenige,  des Tankwartes 
oder  Schankwirtes?

 
Wer leistet die „Wendung“ des Windes?

Falls die Frage dann geklärt wäre, früge sich nur noch, ob man 
es lieber dem Zeigefinger oder den Buchstaben überlassen sollte, 
das ein oder andere Wort zu deuten. Denn siehe: Es ist nichts aufzu-
füllen ohne ein anderes abzuschöpfen,  und ebenso wie des einen 
Falles nicht etwa der Tankwart abgesschöpft wird, sondern ein ande-
rer „Vorrat“ (passiver „Tank“ alias „Resource“), ist es des anderen 
Falles wiederum nur ein Wort welches (auf) Worte zu deuten ver-
mag – nicht der Zeigefinger, nicht der Tankwart und nicht der Lin-
guist.  Ergo: Die Befüllung des Tankes ist diejenige des (anderen) 
Tankes – letzterer ist das „Agens“ (das Agierende) – nicht etwa der 
Tankwart.  Wenn  der  Zeigefinger  eines  Torwartes  in  der  Absicht, 
einem Nächsten auch nur  irgendein Wort  zu  deuten  (etwa: „dort  
oder das ist der Ball“) auf nicht-verbale Gegenstände gerichtet wird 
– auf Gegenstände des Gesichtssinnes oder des Tastsinnes, anstatt 
auf Gegenstände des Gehörsinnes – dann haben wir es bereits mit 
einer fahrlässigen, wenn nicht gar mutwilligen Verblödung unserer 
Zuschauer, Kinder oder Nächsten zu tun, denn lediglich den „Idio-
men“ sind derartige Gegenstände zugeordnet. „Ball“ ist ein Idiom, 
und da zwischen Worten und Idiomen ein ganz erheblicher Unter-
schied besteht, kann man auch nur ganz zu unrecht behaupten, dass 
der  handgreifliche  Gegenstand  –  diesen  Falles  der  vermeintliche 
„Fußball“ – die eigentliche Bedeutung des Nomens >Ball< ist. Des 
Zeigefingers  Leistung  ist  nichts  wie  nur  die  ganz  eigentümliche 
Deutung  eines  „Idioten“  oder  „Atheisten“.  Das  falsche  Zeugnis 
wider den Nächsten ist im übrigen eine der „sieben Todsünden“ – es 
zieht ganz erhebliche Verluste an Menschenleben nach sich – und 
der Lügner fällt nur insofern nicht schon wie von Zeus‘ Blitz getrof-
fen,  im Tor  tot  um,  als  auch  schon  die  Wendungen  „wider  den 
Nächsten“ und „Tod“ falsch ausgelegt werden. In der Tat fürchtet 
dieser lügende Torwart den Tod – ihn graust schon allein vor dem 
Altern und dem (mutmaßlich) endgültigen Verlust aller Habe. Ihn 



graust  ganz  fürchterlich  vor  dem  Verlust  aller  Chancen  in  der 
Damenwelt.  Schon  zu  Lebzeiten  verdirbt  ihm  diese  Sorge  das 
Leben. Allem voran das heißt „des Todes sterben“, und eben das 
kommt von den  Lügen, also von der  falschen Auslegung zahlrei-
cher Nomen, aber vor allem von der falschen Auslegung der Nomen 
>Legende<,  >Auslegung<,  >Deutung<  oder  >Deut  alias  Deus<. 
Ergo:  Wörtlich  genommen,  fällt  der  Lügner  tatsächlich  noch  mit 
dem selben Augenblick tot um, da er lügt und sich zur Lüge bekennt 
– allerdings wird er sich diesen Augenblickes nur noch schwerlich 
erinnern,  denn  wenn  er  sich  dessen  noch  erinnern  könnte,  dann 
könnt man auch nur schwerlich behaupten, dass er „tot“ sei. Gelo-
gen hat er schon lange, lange bevor er seinen Finger auf den Fußball  
richtete – den Tod kostet er also schon allerlängst. Diese „Legende“ 
birgt  deutlich  gewichtigere  und  weitreichendere  Erkenntnisse,  als 
sich  ein  Atheist  oder  Naturwissenschaftler  auch  nur  vorzustellen 
wagt. Theos, die Tat und der Tod sagten: „Fürchte dich nicht (vor  
mir)!“, aber der Leugner, Sünder oder Lügner tut es trotzdem, denn 
gerade die Angst ist der Lohn der Lüge. Der Wortbruch ist das Ver-
brechen schlechthin.

„(Ver-) zeihen“   =   „thein“

„Wer dem Sohne lästert, dem wird es verziehen werden,  
und selbst wer dem Vater lästert, dem wird auch das ver-
ziehen werden. Wer aber dem heiligen Geist lästert, dem  
wird es nicht verziehen werden, und zwar weder im Him-
mel noch auf Erden.“   

Im Rahmen jedweder Deutung, also auch da, wo ein Linguist 
mit dem Finger deutet, sollte er es dem Wort und HErrn gleich oder 
ebenbildlich tun, denn wo er es IHM nicht gleich tut, da verspielt er 
sein Leben, denn da spielt er gegen die Allmacht, und ein solcher 
Kampf ist ganz unmöglich zu gewinnen. Schon allein der Versuch, 
gegen das Gebot, den Logos oder das Wort zu agieren, bringt den 
Zögling nur einer Ohnmacht näher, und eben die äußert sich in den 
verschiedensten Formen und Stadien eines  Siechtums oder Elends – 
auf somatischer Ebene nicht seltener als auf seelischer. Unter nor-
malen  Umständen  sollte  dem Leser  schon  hier  einleuchten,  dass 
während  einer  Rede  vom Ebenbild  Gottes  und  dessen  Schicksal 
nicht von einem Nachfahren des Tieres die Rede sein kann. Dass 
das Tier vom Tier abstammt, steht wohl ganz außer Frage, aber dass 
dem ein >Mensch< synonym ist, dürfte wohl auch in zehntausend 
Jahren noch nicht bewiesen sein.



Der Tankwart ist Handlungsträger, aber nicht zugleich auch der-
jenige, welcher die Befüllung oder Bedeutung leistet, und wenn al-
lein er die Befüllung des Benzintankes leisten könnte, dann könnte 
er diese „Fähigkeit, Arbeit zu verrichten“ – laut Aristoteles „ener-
geia“, also Energie – nicht nur wandeln, sondern auch erzeugen. Ein 
völlig absurder Gedanke. Ergo: Die Bedeutung des Wortes ist einzig 
und allein eine Leistung des Wortes, des Subjektes, des Deutes oder 
des Herrn „Jahwe“ – „Ich wehe“ – und ebenso gründlich wie drin-
gend zu klären war die Frage nun allein deshalb, weil bis einschließ-
lich heute selbst unter Linguisten, Philologen und (Pseudo-) Etymo-
logen keine Einigkeit darüber bestand, was die (eigentliche) >Be-
deutung des Wortes< an sich ist.  Ihren Kollegen der analytischen 
Philosophie blieb das ebenfalls bis zuletzt rätselhaft und eine schier 
unlösbare Frage (M. Dummet: „Ursprünge der analytischen Philo-
sophie“; ISBN 3-518-28603-X). Diese althergebrachte Unkenntnis 
läßt sich dann auch aus ausnahmslos jeder bislang veröffentlichten 
(negativen) Kritik an stoischer Etymologie herauslesen. Ich konnte 
natürlich nicht auch nur annähernd alle finden, geschweige denn le-
sen, aber dennoch einige, und die besagte Wissenslücke oder Erklä-
rungsnot war allen das gemeinsame Merkmal. Die mosaische Gene-
sis hingegen, ist zumindest ein Beweis dafür, dass schon deren Au-
toren oder Autor („Moses“) von dieser Unkenntnis wußten, denn ihr 
Protagonist flog allein wegen dieser aus dem Garten der „Eden-ti-fi-
zierung“ (↔ die Iden des März). Adam brach mit dem Wort, das er 
Eva vor dem höchsten aller Trauzeugen gab – dem „altare“ (↔ Al-
ter i.S.v. „hoher Rat“ / „höchster Rat“). Der Ehebruch und der Wort-
bruch bezeichnen ein und dasselbe Delikt, obschon auch das nun 
freilich erst noch (etymologisch) zu zeigen ist. Aufgrund der eigent-
lichen Natur diesen Paares – sehr verschieden von der ihm zoolo-
gisch unterstellten Natur – läßt sich das nicht gleich an Ort und Stel-
le erledigen, soll aber bis zum mittleren Teil diesen Buches lücken-
los geschehen sein.  Bis  dahin ist  dann auch raus, dass allein der 
„Buchstabe“ beweisen kann, ob die ein oder andere Aussage eine 
wahre oder eine ebenso falsche wie widersprüchliche ist.  Anselm 
oder Abälard brauchten überhaupt gar nichts zu beweisen, denn die 
Beweiskraft liegt beim HErrn alias Wort. Allem naturwissenschaftli-
chen Beweis zum Trotze, ist das Atom keineswegs spaltbar. Der na-
turwissenschaftliche Beweis des Atomphysikers hat allem voran ge-
zeigt, dass die naturwissenschatliche Auffassung vom Beweis jed-
wedem  assertorischen*  Widerspruch  zu  widersprechen  vermag, 
denn das Atom (gr.: a-tomos) meint noch immer nichts anderes, als 
nur das Unspaltbare. Die Aussagen einer Naturwissenschaft gehen 
nicht mit den „Tatsachen“ konform, und daher hat ihr Kommentar 



bezüglich  dem Wert  oder  Unwert  eines  Glaubens  an  Gott,  nicht 
auch nur den allergeringsten Wert, und das betrifft natürlich auch ih-
ren Kommentar bezüglich der Frage, ob eines Gottes Existenz zu 
beweisen ist oder nicht. Ein Naturwissenschaftler ist genau derjeni-
ge, welcher nicht weiß, was der Beweis ist,  und aufgrund dessen 
auch ganz unglaublich viel dummes Zeug daherredet.     

  
* (assertorisch = „behauptend“ / laut sprechend, eigentl.: frei-sprechend )  

 

Wurzel, Scheitel oder Ball ?

Auf einem Ball wird unter Umständen getanzt – nämlich in „Ball-
kleidern“ –  doch das ist nur ein Beispiel für die harmloseren Miß-
verständnisse. Tatsächlich ist es sogar so, dass ohne einen solchen 
Kontext nicht auch nur irgendein Mensch erraten könnte, was ihm 
der Nachbar mit dem Ausdruck „Rindvieh“ mitzuteilen suchte. Also 
nicht etwa nur deshalb nicht, weil das kein ganzer Satz ist, sondern 
weil der Hörer diesen Lautgebildes ohne Kenntnis des zugehörigen 
Kontextes „deutscher Sprache“ gar nicht begriffe, wie dieser einzu-
ordnen  ist.  Ein  Wortlaut  ist  nicht  weniger  „relativ“ als  ein  Laut 
überhaupt – ebenso relativ wie Lautstärke, Frequenz, Ausdehnung 
oder Geschwindigkeit. Solche Größen leben allein vom Vergleich. 
Ähnlichkeit, Vergleich und Vergleichbarkeit sind aber nicht nur des 
Zoologen allerstärkstes Argument zur Aufrechterhaltung seiner spe-
ziellen Abstammungslehre und Evolutionstheorie – er stützt sich da-
für auf  Vergleichbarkeiten innerhalb eines Fundus fossiler und re-
zenter Knochensubstanz – sondern auch stärkstes Argument jedes 
Etymologen  zur  Aufrechterhaltung  seiner  speziellen  Bedeutungs-
theorie. Was dem Zoologen die Knochen und Zähne sind, das sind 
dem Etymologen die Laute und die Zeichen. Der Zoologe gebraucht 
diese Argumente allerdings nicht ebenso konsequent wie es ein ge-
wissenhafter  Etymologe tut.  In der  genetischen und paläontologi-
schen Anatomie will er die Ähnlichkeiten registriert, betont und her-
vorgehoben haben, aber in der Etymologie seiner Aussagen will er 
sie lieber unterschlagen oder heruntergespielt haben, denn mit der 
Logik hat es der Zoologe nur sehr bedingt. Dass „Gott“ wie „Guss“ 
klingt, während letzterer durchaus existiert, beweise rein gar nichts, 
meint er, und zwar auch dann nicht, wenn zwei ebenso verschieden 
verlautete Vokabeln wie „Water“ und „Wasser“ ebenfalls und trotz 
ihres lautlichen Unterschiedes ein und disselbe Sache bezeichnen. 



Wenn sich allerdings die Anatomie zweier Lebewesen auffällig ähn-
lich ist, dann sollte man durchaus davon ausgehen können, dass sie 
einen gemeinsamen Vorfahren haben. Diese Asymmetrie in der Me-
thode des Vergleichens ist  nun  ebenfalls  nur in  den Augen eines 
Zoologen „logisch“, denn nach Aristoteles und dessen „Dreisatz zur  
Logik“ ist das eher ganz und gar „unlogisch“, denn hier soll ein und 
dasselbe Argument nur in einem Falle gelten, aber nicht auch im an-
deren  Falle,  also  zugleich  gelten  und  nicht  gelten.  Ein  Zoologe 
möchte nun freilich behaupten, dass dieser Vergleich hinke, denn er 
meint da noch immer, dass Behauptungen nichts als nur aufgestellt 
werden müssen. „Homo“ heißt „Mensch“ meint er, wofür er sich na-
türlich nur an dem mathematischen Vorbild „x = 5“ orientiert, wobei 
das >ist< lediglich gegen ein >heißt< auszutauschen ist  – links und 
rechts davon kann dann stehen, was will. Das ist zwar ebenso falsch 
wie die Ungleichung „12  heißt 7“ aber das naturwissenschaftliche 
Wunderding namens „Definition“ vermag schließlich nahezu jeden 
Unsinn zu kaschieren. Der Zoologe hält seine Aussagen zum Sach-
verhalt nicht nur für „wahr“ und „widerspruchsfrei“, sondern auch 
noch für bewiesen, denn auch ihm liegt nur die naturwissenschaftli-
che „Definition“ vom Beweis vor – nicht der eigentliche Inhalt die-
sen Wortes. Zu beweisen, dass der Widerspruch kein Widerspruch 
ist, fällt ihm also verblüffend leicht – gerade ebenso leicht, wie dem 
Atomphysiker – und welch fauler Trick eben solches vorzutäuschen 
vermag, wird im folgenden noch ganz gründlich dar~ und klarge-
stellt. 

Den Kontext nicht zu kennen, heißt letztlich nichts anderes, als 
überhaupt  die  Sprache  nicht  zu  sprechen.  Wahre  Aussagen  zum 
Sachverhalt sind dann keinesweges zu machen. Dabei fällt  einem 
unter  Umständen  auch  noch  auf,  dass  mithin  ebenfalls  noch  gar 
nicht vollständig geklärt ist, was ein „ganzer Satz“ ist, beziehungs-
weise wie lang, groß oder umfassend dieser sein muß, um wenigs-
tens auch nur annährend einem derart aufschlußreichen „Kontext“ 
zu gleichen, dass dem ganz unmißverständlich zu entnehmen wäre, 
was „Rindvieh“ bedeutet. Im Zirkus hat man‘s schon gesehen: Ist 
der Ball groß genug, so können selbst ausgewachsene Braunbären 
auf ihm tanzen, doch selbst die tragen dann so komische Ballkleider. 
Sogesehen ist ein „ganzer Satz“ womöglich doch kein ganzer Satz, 
denn was heißt schon „Satz“? Wieviel Kontext braucht es, um den 
einen  Ball  vom  anderen  unterscheiden  zu  können,  und  wieviele 
Backpfeifen hab ich mir eingefangen, wenn mir jemand einen Satz 
Ohrfeigen  verpaßt hat?  Satz kommt wie  Sitz von >setzen / sitzen< 
(Imperativ: „sitz!“ / „setze!“) und selbst dieses Verb ist nicht ganz 



umsonst mit dem >Gesetz< verwandt, doch dessen Inhalt hieß schon 
so, bevor es die ersten drucktechnischen Setzereien gab, die es dann 
setzten. Der Art und Weise, wie sich Kaffee setzt, kommt das schon 
gleicher, aber auf die eigentliche Bedeutung des Verbums, läßt auch 
dieser Hinweis nicht schließen. >Setzen< ist mit >Küssen< (kosen) 
und >Kotzen< (ketzen) verwandt – >Gott< wie >Guss< allerdings 
ebenfalls – allen vier Lautgebilden, einschließlich den germanischen 
(*ghuto / *ghau / *guda) liegt die altlateinische Lautwurzel >cudo< 
(↔ causa) zugrunde. Tatsächlich hat das Gesetz vielmehr mit dem 
Tode zu tun, welcher sich in Form einer natürlichen Auslese (natürl. 
Todesstrafe) zwischen Be~ und Enthauptung auftut. Der Satz ist ein 
uralter Namensvetter der Sitte und bezeichnet allem voran den Staub 
auf welchem wir stehen – die Erde – ferner den „Umsatz“ dessel-
ben, also doch eher Kaffesatz – heute: „Stoffwechselumsatz“ alias 
Verwesung alias Verwaltung.  Das sogenannte Gesetz betraf einst die 
mittelbaren und unmittelbaren Folgen einer „falschen Behauptung“, 
also die nun schon angedeutete, „zwingend notwendige“, logische 
oder natürlich herbeigeführte Enthauptung alljener, welche die Zei-
chen überlieferter Erfahrung falsch deuteten. Das wäre ein „Selekti-
onsnachteil“ gegenüber alljenen, welche die Zeichen der Erfahrenen 
logisch deuten können, würde man heute sagen. Mit klaren Worten: 
Gesetz ist das, worauf wir stehen – das, was uns trägt – der Nieder-
schlag aller Gefallenen und Enthaupteten – der Staub, auf dem wir 
stehen heißt adamische Erde. Niemals war der >Mensch< so dumm 
wie man heute glaubt, denn das bezeichnet eben keineswegs denje-
nigen, welcher mit den Affen verwandt ist. Allein Darwinisten gelo-
ben solchen Unfug, denn die geloben ja auch, dass das >Haupt< mit 
dem >Schädel< identisch sei, obwohl dann kaum noch einzusehen 
ist, wie je auch nur irgendein Sachverhalt „behauptet“ werden konn-
te. Hat der jetzt ein Haupt oder hat er keins?

Eine Metapher?

 Bei Lichte betrachtet könnte mir ein Kanto-chinese sogar ganze 
fünfundachtzig vermeintlich „vollständige Sätze“ aufsagen, und ich 
hätte trotz alledem nicht auch nur die  allerleiseste Chance,  allein 
anhand diesen umfänglicheren Kontextes zu erraten, was der von 
mir will oder was er mich zu heißen versucht. Über die deutschen 
Vokabeln „heißen“ und „wollen“ könnte man zudem und ebenfalls 
noch ein paar Worte verlieren, denn vor dem Hintergrund und Kon-
text, demzufolge das Verb „heißen“ auch noch sehr gut dazu geeig-
net ist, jemanden zu schicken oder diesen zu beauftragen, irgendwas 
zu tun, also etwa „jemanden heißen, Holz zu holen“ oder „jemanden 



heißen,  jemanden  zu  heißen“  frägt  sich  nochmal  erneut,  was  es 
heißt, Hinz oder Kunz zu heißen. „Ich heiße Alexander!“, sagte ich 
ein wenig achtlos ... 

„Bitte, wen?“, fragte mich da der Herr Kaplan, und 
grinste dabei so eigenartig.           
 „Alexander!“, antwortete ich forsch: „Ich hieß ihn,  
auf meine Sachen achtzugeben, und eben der hieß  
Alexander.“ 

Auf diese schnelle Antwort war der Gottesmann gar 
nicht gefaßt, und auch mir war das erst im letzten 
Moment, gerade noch rechtzeitig eingefallen.  Aber 
trotzdem:  
 „Bitte, wen?“, fragte er nochmals und grinste jetzt 
schon bis bald über beide Ohren, denn er meinte 
wohl, mich zum Narren halten zu können. Allerdings 
wußte ich inzwischen schon besser zu kontern:
„Mein lieber Herr Kaplan“, sagte ich: „Wenn Eva 
Adam Holz holen hieße, etwa weil das Herdfeuer zu  
erlöschen drohte – welcher von diesen beiden hieße  
dann Holzholen?“ …
Der Schlaumeier wollte aber auch jetzt nicht klein 
beigeben und zögerte keine zwei Sekunden mit einer 
aberwitzigen Antwort:
„Ist doch ganz klar...!“,sagt er: „...in diesem Falle  
hieße entweder Adam Holzholer, oder aber Eva  
hieße mit vollem Namen: Eva-Adam-Holzholen!
 
Er grinste jetzt immernoch so selbstgefällig.

„Nee“, sagte ich: „Weder, noch –  jetzt haben sie  
wohl doch noch übersehen oder vergessen, dass der  
eigentliche Befehlshaber unter Anderem auch der  
Namenlose genannt wird. Eva kann weder im einen  
noch im anderen Falle Eva heißen. Allein der Impe-
rator mit dem Pseudonym ICH-BIN-DER-ICH-
BIN kann Eva heißen, und selbst wenn ER sie ihm 
Zuge einer Befehlskette Adam Holz holen heißen  
hieße – ! –  dann wären es noch immer nicht Adam  
oder Eva, welche den Mahnen oder den Leib befeh-
ligten, also auch nicht diejenigen, welche Adam und  



Eva hießen. Das jedenfalls, geht schon aus eben die-
sem einfachen deutschen Satz und Kontext hervor:  
Es ist nicht Eva, welche Eva heißen kann, sondern  
>ICH< – ich heiße Eva, sagt Eva. Wer Eva heißt,  
Petra oder Holger, ist immer derselbe, nämlich  
immer derjenige, welcher diese Leiber befehligt,  
heißt, schickt oder ihnen gebietet. Dasselbe Nomen  
– dasselbe Ding – dieselbe Bedeutung. Sie wissen  
schon: Gotteserkenntnis ist Selbsterkenntnis, und  
deutsche Sprache ist schwere Sprache. Beides  
gelingt kaum einem, also machen sie sich da mal  
bloß keine Illusionen. Die Grundform aller Nomen  
und Verben ist der Verben Imperativ – eines seiner  
Synonyme lautet Befehl, ein weiteres lautet Gebot.  
Es ist allein der Allmächtige, welcher alles macht,  
und die dumme Tatsache, dass man denselben auch  
die Allmacht nennt oder die Fähigkeit, Arbeit zu ver-
richten, tut der Sache überhaupt keinen Abbruch –  
ganz im Gegenteil; Die Existenz, Wirklichkeit oder  
Wirksamkeit desselben ist nur unter Hinnahme der  
sofortigen Tötung des Leugnenden zu leugnen. Zur  
lauteren Bestätigung dieses an sich ganz einfachen  
Sachverhaltes braucht man sich eigentlich nur mal  
ganz kurz vor einen fahrenden Zug zu werfen oder  
für nur wenige Minuten die Luft anzuhalten.  Leugne  
den Lauf der Ding oder dessen Allmacht, und du  
mitsamt deiner Lüge wirst von IHM geleugnet. 
Wenn jedoch ER das ICH ist – wer bist dann Du?

   Ob also nun wirklich schon allein mit dem Aufruf so eines Na-
mens jedem Beteiligten tatsächlich klar ist, was „Sache“ ist, ist wie 
nun auch schon anderweitig festgestellt allem voran umstritten, denn 
der Zusammenhang zwischen Sache und Nomen ist ja heute weiß-
gott kein verbindlicher mehr, und zwar schon allerlängst und wohl 
schon seit etlichen Jahrtausenden nicht mehr. Legendär, jedenfalls, 
ist das schon seit dem Turmfall zu Babel nicht mehr so, doch auch 
das und diese Sage blieben erst mal noch genauer zu untersuchen. 
Das  Paradebeispiel  zu  dieser  Problematik,  liefert  jedoch  der  alte 
Streit um die Existenz jenen Gottes, der da erst mal bloß namentlich 
präsent  ist,  aber  das  Nomen  allein  womöglich  vollends  „Gegen-
standslos“. Nur Atheisten sehen das ein bisschen anders, denn die 



sind  naiv (!), stellen sich den Sachverhalt viel einfacher vor als er 
ist, und denken kaum mit, beim Reden. Dass sie nichtsdestotrotz so 
tun als ob sie wesentlich kritischer, logischer oder  schlauer argu-
mentierten als der „treudoof-gläubige“ Theist, sollte darüber nicht 
allzu leicht hinwegtäuschen können.

Ganz offenbar teilen sich diese zwei gegnerischen Seiten des 
Streites nochmals in je zwei gegnerische Lager auf – nämlich einer-
seits die Laien, welchen die spezielle etymologische Problematik des 
Problems so gut wie gar nicht bewußt ist, und eben die Etymologen 
andererseits, welche den Streit auf ganz anderer Ebene zu untersu-
chen und dort auch zu schlichten wüßten. Sowohl unter jenen wie 
auch den anderen finden sich Theisten und Atheisten.  Die  vielen 
verschiedenen und streitbaren Allerweltsthemen, welche unsere Ge-
sellschaft überhaupt in zahllose Parteien, Sympathisanten und Geg-
nerschaften unterteilen, sind da noch gar nicht mitgerechnet, da sie 
im grundegenommen auch nur noch eine ganz untergeordnete Rolle 
spielen. Andernfalls müßte man vielmehr von Zehntausenden ausge-
hen, denn soviele umstrittene Themen gibt es. Das wären dann min-
destens zwanzigtausend gegnerische Parteien, wenn auch nicht ganz 
ausdrücklich im Streit um die Existenz Gottes, sondern im Streit um 
regionalpolitische Kinderkacke, staatsmännische Fürze und ähnliche 
Nebensächlichkeiten. Kaum ein einziger aller am Streit beteiligten 
Streithähne weiß tatsächlich, was Sache ist, denn das ist noch nicht-
mal dann der  Fall,  da sie  jemand nur  „Sache“,  „Sage“,  „Suche“, 
„Sachse“ oder „Sex“ nennt. 

Es ist durchaus wahr: Allein wegen des Streites um die Existenz 
eines „Gottes“, nämlich wegen des überaus dümmlichen Verdachtes, 
über die  eigentliche Bedeutung dieses oder jenen Nomens könne 
man unterschiedlicher Meinung sein, bestehen in Bezug auf die Be-
deutung  ein  und  desselben  Nomens  zahlreiche  Mißverständnisse 
und ein völkermordender Krieg.  Nicht wegen des Glaubens,  son-
dern wegen des Unglaubens und dem damit einhergehenden Ver-
dacht,  es  existiere  nichts,  womit  die  Bedeutung  des  Vokabulares 
ganz unmißverständlich „bewiesen“ werden könnte, oder des gerade 
ebenso  dummen  Verdachtes,  die  Beweislast  trüge  der  Mensch. 
Nur mal so zur Erinnerung an die Worte einer früheren und besseren 
Einsicht: (Man kann es gar nicht oft genug wiederholen)

„Am Anfang war das Wort, und das Wort war  
bei Gott, und Gott war das Wort. Dasselbe war  
im Anfang bei Gott ...“ 



(Lat.) >Deus< meint den neuhochdeutschen „Deut“, und den ge-
forderten Beweis für diese Behauptung leisten allein die Buchsta-
ben, aus welchen sich diese beiden Nomen zusammensetzen. Das 
heißt, es ist allein der Wortlaut „Deus“, welcher auf den Wortlaut 
„Deut“ verweist, beziehungsweise, an diesen erinnert, denn es ist ei-
nes Wortlautes ureigenste Eigenschaft, auf die ihm ähnlichen Laute 
zu verweisen. Da es die Zeichen sind, welche darauf „hin-weisen“ 
und es solchermaßen „zeigen“ oder „sagen“ sind es auch allein die-
se,  welche im Rahmen der Verifikation jeder verbal konstruierten 
Behauptung die „Be-weis-last“ tragen. Ergo: Die Fähigkeit, Arbeit 
zu verrichten, die Allmacht und die Beweiskraft sind ein und dassel-
be Ding, und wer dessen Wirklichkeit, Existenz oder Wirksamkeit in 
Zweifel zieht, kommt unverzüglich um‘s Leben – das steht ja nun 
wohl ganz außer Frage. Ferner hat sich damit aber auch die Frage 
erledigt,  ob man die Existenz Gottes (jemandem) beweisen kann, 
denn um dieses zu können müßte man schon ein Zeichen sein. Es 
liegt  also  nicht  innerhalb  der  Möglichkeiten  des  Menschen,  die 
Existenz Gottes zu beweisen, sondern innerhalb der Möglichkeiten 
des  Vermögens  an sich,  also innerhalb des Vermögens  eines  All-
mächtigen.  Allein  Deus  ist  der  „Deutende“,  der  „Zeigende“,  der 
„Zeugende“ und der „Weisende“, also ist auch nur dieser der „Be-
weisende“, denn der „Deut“. Bezweifeln könnte man nun allenfalls 
noch, dass das sprachliche Zeichen tatsächlich genau nur diejenige 
Funktion erfüllt,  die ich ihm soeben unterstellt habe. Wenn man ihm 
aber nicht genau nur diese Funktion unterstellen würde, dann käme 
ihm überhaupt keine Funktion mehr zu, denn selbst der Atheist ist 
zur termingerechten Vergegenwärtigung einer ganz bestimmten Vor-
stellung oder eines ganz bestimmten Begriffes auf die Nennung ei-
nes die Vorstellung weckenden Wortes angewiesen. Niemals würde 
einem Hörer zur gleichen Zeit genau derjenige Begriff gegenwärtig, 
der  einem Sprecher zum Zeitpunkt der  Nennung irgendeines No-
mens  gegenwärtig  ist,  falls  dieser  die  Nennung  verweigerte  oder 
vergäße,  also  erfüllt  der  Wortlaut  in  jedem Falle  eine  erinnernde 
oder eine aufrufende Funktion. Die Frage ist dann nur noch, woran 
dieser erinnern kann, doch insofern als nun der Atheist behaupten 
wollte, „A“ erinnere ihn vielmehr an „D“, „L“ oder „F“ als an „A“, 
„Ä“ oder „E“, fehlte vielmehr dem Atheisten das Argument für eine 
noch viel abwegigere Unterstellung als mir, denn für eine Erinne-
rung an „D“ oder „F“ spricht schon gleich gar nichts, und somit 
wäre dem Wortlaut  ebenfalls  etwas unterstellt  –  nämlich,  dass er 
überhaupt keine Funktion erfüllt. Wenn „A“ auf „F“ oder „D“ ver-
weisen könnte, dann auch auf jeden anderen Laut, womit die Nen-



nung eines „A“ auch schon völlig überflüssig geworden wäre, also 
eben keine Funktion erfüllte, außer der Erzeugung von Lärm oder 
der  Vergeudung  von  Schreibpapier.  Zu  behaupten,  das  Nomen 
>Gott< erinnere an den Inhalt >existiert nicht<, entbehrt  jedeweder 
Erklärung, Begründung oder Entschuldigung, und wer sich nichts-
destotrotz  nur  solchermaßen  erinnerte,  käme  natürlich  ebenfalls 
ganz schnell unter die Räder. Er litte unter einem ganz enorm le-
bensgefährlichen „Dach(*)schaden“. Allein das versuchte dir der bi-
belschreibende Vorfahre zu verklickern, und es ist auch nicht etwa 
seine Redensart die bildafte, sondern deine. Dass er zur Erfüllung 
des Zweckes Bilder gebraucht, bildest du dir nur ein. 

 
*(↔ decken / dingen / denken)

Allein  wegen  des  Streites  um die  eigentliche  Bedeutung  der 
Worte toben der Streit und der Krieg. Man glaubt nicht an die Exis-
tenz  dessen,  der  die  Mißverständnisse  offenbaren  und  beseitigen 
könnte, also redet man aneinander vorbei, wo oder wann auch im-
mer  geredet  wird.  Jeder  meint  sich  auch  hier  sein  ganz  eigenes 
Süppchen kochen und die lautlichen Beziehungen ganz außer Acht 
lassen zu dürfen. Jedes Volk, jeder Stamm und schon bald jede Ras-
selbande verleiht ihrem Krimskrams andere Nomen. In dreihundert-
siebzig verschiedenen Sprachen hat auch ein und derselbe Begriff 
dreihundertsiebzig verschiedene Namen (oder: „Vokabeln“) und da-
bei sind die vermeintlichen Grenzen zwischen Fremdsprache, Idiom 
(Idiomatik),  Eigennamen,  Dialekt und Muttersprache ganz und gar 
unscharf, beziehungsweise gar nicht wirklich gegeben. Der linguis-
tische Versuch, diese Sachen definitorisch in den (Be-) Griff zu be-
kommen, voneinander zu trennen oder auseinanderzuhalten ist ein 
ganz  ausgesprochen  künstlicher  und  entbehrt  noch  immer  jeder 
handfesten Grundlage oder Begründung.

 
In den Dreißiger-Jahren des vorigen Jahrhunderts  umfing das 

„Deutsche Wörterbuch“ gerademal nur halbsoviele Vokabeln (und 
„Fremdwörter“) wie die neuesten Ausgaben der Gegenwart. Min-
destens 60% aller darin angeführten Stichwörter waren schon da-
mals „fremdsprachlichen Ursprungs“, falls man diesen Begriff über-
haupt ordentlich zu fassen bekam, denn was heißt schon  „fremd“ 
oder „deutsch“, und was heißt „Ursprung“? Was ist Sprache, bezie-
hungsweise „Deutsch“ oder „deutsche Sprache“? 

Wenn man wollte, dann könnte man in ein und dasselbe  Deut-
sche Wörterbuch gut auch das Vokabular aller Sprachen dieser Welt 
aufnehmen – das führte allenfalls noch zu einem buchbinderischen 



Problem, denn wie bindet man mehr als 999.000 Seiten zu einem 
Wörterbuch  oder  Buchband,  und  wer  wollte  darin  noch  etwas 
suchen, studieren oder finden? Ein modernes Fremwörterbuch deut-
scher  Sprache  (!)  führt  rund  80.000  Stichworte  fremdsprachiger 
Herkunft an. Im zeitgenössischen Gesamtwörterbuch ein und dersel-
ben Sprache (also  Deutsch plus „deutsche Fremdwörter“) sind es 
lediglich um die Hälfte mehr: 120.000 Stichworte. Das heißt, min-
destens 66% all dieser deutschen Vokabeln sind sogenannte Fremd-
wörter  von denen aber die meisten auch noch so dermaßen stark 
„eingedeutscht“ sind, dass es diejenige Fremdsprache gar nicht gibt, 
in welcher sie so gebraucht und verwendet werden, wie eben nur im 
derart angereicherten „Deutsch“.  

Ob die ein oder andere Sache nun tatsächlich so heißt, wie nur 
von Hinz oder Kunz behauptet oder vermeint, ist  also auch dann 
noch lange nicht sicher geklärt, wenn sie einen Namen aufrufen, auf 
Zettel geschrieben austeilen, lauthals in die Menge brüllen oder den-
selben ebenso einmütig wie gemeinsam im Chor singen. Es ist leider 
ein Irrtum, zu glauben, dass es die  Mehrheit aller Sprachteilneh-
mer sei, welche dazu aufgerufen oder auch nur dazu imstande wäre, 
darüber  abzustimmen,  wie  die  Sache  heißen  soll  –  oder  umge-
kehrt:  ...  was  der  ein  oder  andere  Name zu  bedeuten  hat,  bezie-
hungsweise,  welche  Sache  diesem Namen zugewiesen  sein  sollte 
(↔  Konvention u.  Lautikonographie). Man beachte in diesem Zu-
sammenhang vor  allem auch den Begriff  vom „Sollen“,  „Zollen“ 
oder „Sold“ (↔ „Schuld“) 

„Wer A sagt, muß auch B sagen“, aber „Wer A sagt, muß gar  
nichts“ ist schon seit etlichen Jahren eines der beliebtesten Klosprü-
che. Das Soll spielt heute kaum noch eine Rolle – jedenfalls nicht in 
der hiesigen Angelegenheit – und kaum einer weiß, dass es mit den 
Nomen „Salz“, „Salto“ (Saldo) und „Salat“ urverwandt ist. Der Witz 
des jüngeren Spruches reitet natürlich nur auf dem Rücken des ehe-
maligen – er wäre nicht witzig, wenn nicht auch der ältere bekannt, 
denn nur weil er im zweiten Halbsatz vom älteren abweicht, setzt  er 
Wissen voraus, und nur weil er solches voraussetz, ist er „witzig“ – 
das Adjektiv kommt nämlich ebenfalls von >weis-sagen<. Was heißt 
nun aber „müssen“, „messen“ oder „missen“ –  ist sich das nun eher 
einerelei oder dreierlei?

Am Beispiel des Nomens >Steuer< – etwa „die Steuer“, „das 
Steuer“ oder „der Stör“ (eine mundartl. u. traditionell bedingte Laut-
variante zur Bezeichnung einer Fischart) – sieht man sehr gut, dass 
eine  mehrheitliche  Übereinkunft ebensowenig  erreicht  wie  ange-
strebt wird. Angestrebt wird vielmehr die Vieldeutigkeit ein und des-
selben Nomens, und zwar dies vor allem in den zahlreichen diversen 



Personenkreisen –  da  gebraucht  man die  sog.  „Idiome“.  So  also 
auch  in den zahlreichen  Landkreisen (↔ „Idiome“ und „Eigenna-
men“),  in  den  zahlreichen  Familien~ und  Freundeskreisen (↔ 
„Idiome“ oder sog. „Kraftausdrücke“, „Eigennamen“, „Metaphern“ 
„Ellipsen“ und „Euphemismen“ ...), in den zahlreichen „Fachkrei-
sen“ (↔  „Idiome“ bzw. „Fachtermini“, „Ellipsen“ und  Abkürzun-
gen  ...),  und  in  den  diversen  wissenschaftlichen  Fakultäten  (↔ 
„Idiome“ / „Fachtermini“, „Fachtermini“ u. „Fachtermini“ ...). Ein 
ganz und gar „eindeutiges“ Deutsch wird im Grunde überhaupt nir-
gendwo gesprochen, denn „Idiome“ nennt man in Fachkreisen allje-
ne Ausdrücke, deren Inhalt oder Bedeutung von Kreis zu Kreis ganz 
unterschiedlich ausgefallen ist, und zwar durchaus auch in ein und 
demselben Satz oder „Kontext“. Das hängt jetzt nämlich auch noch 
ein bisschen davon ab, was der Begriff vom „Kontext“ noch so alles 
umfäßt, denn unter  Fachidioten spricht man in diesem Zusammen-
hang auch noch vom kulturellen, sozialen und geschichtlichen Kon-
text, also von einem Umfeld des Wortes im erweiterten Sinne des 
Wortes  „Kontext  und  Umfeld“  (↔  Hermeneutik).  Das  Nomen 
„Kontext“ ist also ebenfalls ein Idiom, und das Nomen „Idiom“ so-
wieso – auch darüber herrscht selbst unter Kennern, Fachleuten und 
Profis keine Einigkeit. Ich trau mich sogar zu behaupten, dass der 
Inhalt  solcher Idiome schon von Kopf zu Kopf ganz verschieden 
ausfällt – selbst innerhalb ein und derselben Familie oder Fakultät, 
in ein und demselben Moment, ein und desselben Gesprächs. Nur 
deshalb schrieb ich dieses Buch. Aber vorsicht(!):

Allein innerhalb nur ein und desselben Fachgebietes ist man be-
züglich  der  „eigentlichen Bedeutung“ aller  dort  verwandten  (ver-
wendeten) Vokabeln  durchaus wieder  auf eine Übereinkunft  aller 
darin  mitwirkenden  Adepten oder  Fachkräfte bedacht,  und  sogar 
darauf angewiesen. Im Gesamt einer „Universität“ jedoch – insbe-
sondere im Gesamt so einer „Universalität“, wie es die Welt ist – 
sieht das aufgrund ihrer vielen verschiedenen Disziplinen, Themen 
oder Parteien schon wieder ganz anders aus. Das sollte keinesfalls 
übersehen oder miteinander verwechselt werden – ebensowenig wie 
ein „darauf bedacht sein“ mit einem „schon haben“ oder „noch er-
reichen“. Von der erwünschten Übereinkunft ist man noch überall 
meilenweit  entfernt,  und  diese  vielen  Fach~ und  Personenkreise 
stellen auch zusammengenommen nichts wie nur einen großen Hau-
fen vieler kleiner Minderheiten dar. Wo soll denn nun diese sagen-
hafte „Mehrheit aller Sprachteilnehmer“ sein?

In Beantwortung der Frage nach dieser Existenz einer mehrheit-
lichen Übereinkunft heißt es also: „Einerseits, Ja – andererseits,  
Nein“ –  oder: „mal Hüh, mal Hott“, und vor diesem Hintergrund 



(auch „Hinterhalt“!) kann man natürlich nur noch äußerst schwer-
lich und umständlich ermitteln, was „Coitus interruptus“ tatsächlich 
ist oder heißt, oder  was „Gott“ ist oder nicht ist. 

„Coitieren“ heißt nicht wirklich „ficken“, und zwar weder ficken 
noch bumsen oder vögeln. „Co-itere“ oder „co-etere“ (alat.: coetus) 
kommt  von  >coeo<!  Das  heißt  „zusammenkommen“,  aber  nicht 
etwa  „zusammen kommen“  (zum sexuellen  Höhepunkt),  sondern 
vielmehr soviel wie „zusammentreten“, wennauch wiederum nicht 
ebensoviel wie „zusammenschlagen“, sondern eher soviel wie „sich 
treffen“ – ! – zum Beispiel in Form einer  Übereinkunft  oder eines 
Termines  alias „Fest“, „Fete“, „Ball“ oder „Feiertag“. Im Lateini-
schen nannte man auch eine Volksversammlung „coetus“. Aber: Um 
den gemeinsamen Höhepunkt – das „Höchste der Gefühle“ – geht es 
da womöglich trotzdem, doch ist auch dann immer noch fraglich, ob 
das  dieser  halbautomatische  Würgereiz ist,  den  alle  „Orgasmus“ 
nennen. Denn siehe: Spätestens nach dem in kurzer Folge erzwun-
genen dritten oder vierten Male, ist dieser schon fast ebenso unange-
nehm wie Kotzen bei leerem Magen – bloß nicht ganz so schlimm. 
Die „Vorsteherdrüse“ (Prostata od.  Prostituierte) ist  im Vergleich 
zum Magen, das schon wesentlich kleinere Würgorgan und kann ei-
nem schon allein deshalb keine so großen Beschwerden machen wie 
der große  „Magen“ alias „Magnus“ – „der Große“, beziehungswei-
se „der Mächtige“ (↔ machen / mögen). Es ist also auch das Eintre-
ten des Höchsten aller Gefühle ganz anders motiviert als vielerorten 
gedacht, gemeint oder angenommen. Der Bayer: „I mog di“. Liebe 
geht durch den „Magen“, und angeblich ist nichts so erotisch wie 
Erfolg –  das heißt „nichts ist so erotisch wie Macht“ –  aber einer 
Allmacht steht halt nur die Ohnmacht gegenüber, und einer Geistes-
gegenwärtigkeit  nur  die  Bewußtlosigeit.  Ich  hoffe,  Sie  haben die 
Koinzidenz nicht übersehen: Der Magen ist dem Allmächtigen inso-
fern gleichgestellt,  als auch der Verwalter dem Verweser, und der 
Verweser dem Verdauer gleichgestellt ist. Dieser seltsame „Zufall“ 
wird uns nach Aufzählung noch zahlreicher anderer  Beispiele,  in 
noch  viel  schwieriger  Sache  weiterhelfen,  nämlich  da,  wo  sich 
Adam vermittels Eva im Geäst einer nominalen Ahnenschaft ver-
heddert, und dort ebenfalls nicht reißt, wie ihm geschieht.

 
Eine wesentlich genauere etymologische Untersuchung der eng-

lischen  Vokabel  „mind“  (↔ nhd. „Meinung,  Minne,  Mentalität“) 
identifiziert  deren Lautwurzel  mit  der  Wurzel  der  deutschen  Aus-
drücke „Mein-eid“ und „Minderheit“. Das heißt, neben der tatsäch-
lichen  Mehrheit  aller  Sprachteilnehmer  agieren  bekanntermaßen 
auch  noch deren  Abteilungen,  Parteien  und  Unterabteilungen als 



>Minderheiten< und unterwandern in Sachen „Auslegung, Definiti-
on und Deutung des Wortes“ die Wortauslegung einer tatsächlichen 
Mehrheit, nämlich die der Mehrheit aller Fakultäten und Völker zu-
sammengenommen,  inklusive  der  vermeintlichen  Mehrheit  aller 
Linguisten  und  Etymologen,  samt  der  Laiendarsteller und  deren 
ganz besonderen „Logik“ in Sachen „Deutung“ (↔ die sog.  Volks-
etymologie).  Das  dürfte  dann  auch  klären,  was  der  eigentliche 
Grund dafür ist, dessenthalben die Partner einer „Familien~“ oder 
„Ehegemeinschaft“ zur Aussage für~ oder gegeneinander nicht ver-
eidigt werden dürfen, denn deren ebenso spezielle wie gegenseitige 
Übereinkunft  in  Sachen  „Wortauslegung“  ist  dann  schon  „legiti-
miert“, und zwar von eben ein und derselben „Mehrheit“. Jedenfalls 
kann im Rahmen der gerichtlichen oder polizeilichen Aufklärung ei-
nes Verbrechens nicht verlangt werden, dass etwa eine Mutter unter 
Eid für oder gegen ihr eigenes Kind aussagt, und sich unterdessen 
mehr dem Wohle der Allgemeinheit als dem des Kindes verpflichtet 
fühlt. Da käme sich nämlich ganz schnell zweierlei Recht gegensei-
tig in die Quere. Die Mutter (od. das Kind) kann zwar befragt wer-
den und darf als „Zeugin“ (Zeuge) gehört werden, aber zu diesem 
Zweck eben nicht auch vereidigt werden. Denn siehe:

 Rein formal – vor allem „aussagenlogisch“ – ist die sogenannte 
„Falschaussage“ nicht von einer „Lüge“ oder „Fehldefinition“ zu 
unterscheiden, und in der Frage bezüglich deren Verhältnis zu einer 
„Wahrheit“ besteht nun alles andere als eine allgemeingültige Ge-
wissheit.  Wer vor Gericht falsch aussagt,  kann nach Überführung 
immernoch behaupten, er hätte von der Bedeutung seiner Worte eine 
andere Auffassung oder Vorstellung (gehabt) als die werten Herrn 
Kläger  oder  Richter.  Selbst  von solchen  Vokabeln  wie  >Tatzeit<, 
>Tatort< oder >Ja und  Nein< könnte er das behaupten, und zwar 
mit Recht. Denn siehe: Selbstverständlich war der Täter zu fragli-
cher Zeit  am Tatort,  denn an einem anderen Ort  als  dem der Tat 
kann er ja gar nichts tun,  und zwar gerade zur fraglichen Tatzeit 
nicht, denn nie. Selbst der Richter war zu fraglicher Zeit am Tatort, 
denn wo denn sonst?  Auch in einer gerichtlichen Befragung folgt 
eine Ellipse der anderen. So präzise und vollständig wie es ein abso-
lut gerechter Urteils-spruch verlangte, soll da gar nicht nachgefragt 
werden, denn damit erklärte sich am Ende auch noch die Tat und 
das Tatmotiv zu einem unabwendbaren und zwingend notwendigen. 
Der vermeintlich Schuldige würde sich stets als ein Unschuldiger er-
weisen, denn die Schuld trägt eigenlicht Adam (mit ihr ringend um 
Arme, Schultern und Hals geschlungen) und besteht in nichts ande-
rem als der ebenso falschen wie elliptischen Darstellung des Sach-
verhaltes „Welt“. Wo der Pseudorichter von irgendeinem Zeugen die 



ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit gesagt haben will, da 
verlangt er mehr, als er selbst zu leisten vermag – das Verhör hätte 
sich angesichts solcher Leistungen ja schon von vorneherein kom-
plett erübrigt – der Richter wäre auch ohne Anhörung allerbestens 
im Bilde, nämlich geradezu wie aller Richter allerhöchster. Bedeu-
tung des unterrichtenden und erziehenden Wortes ist  auch in den 
Augen weltlicher oder staatlicher Gerichte nichts wie nur die reine 
Auslegungssache, wobei noch erschwerend hinzukommt, dass dies 
auch  für  das  Wort  „Auslegung“  gilt  –  auch  dieses  wird  da  nicht 
wörtlich genommen,  sondern immer so, dass vor allem der Richter 
und die Kläger wie Unschuldige ihrer (Mit-) Verantwortung an der 
Untat wenigstens dem Anschein nach entkommen. Kurzum: Auch 
vor Gericht wird ebensowenig recht- wie richtig gesprochen, und 
auch im Gericht ist die eigentliche Bedeutung der Worte nicht ganz 
sicher zu ermitteln. Der Tatverdächtige kann diesbezüglich ganz an-
derer Auffassung sein, wenn auch diese andere Auffassung nur si-
mulieren.  Wie  wollte  man  ihn  da  nun  „dingfest“  machen,  bezie-
hungsweise, eines „Verbrechens“, einer Straftat oder überhaupt nur 
einer  „unlauteren“  (!) Absicht überführen,  wenn  doch  gar  nicht 
„endgültig“ zu ermitteln ist, was eines Gesetzes oder eines gesetzten 
Nomens tatsächliche, „wahre“ oder eigentliche Bedeutung ist, und 
gegenüber wem ist er  in dieser Angelegenheit verpflichtet  – falls 
überhaupt? Wie machen es denn die „Rechtsverdreher“?

Die Justiz umgeht nun dieses Pseudoproblem aus der doppelten 
Moral zweier Interessensgruppen mit der Vereidigung des Befragten 
und einer ganz besonderen  Definition des Ausdruckes „Mein-eid“, 
dernach eigentlich nur noch zu ermitteln ist, ob die verbalen Ausle-
gungen des Angeklagten mit den Auslegungen der gerichtlich ver-
tretenen Mehrheit des Volkes übereinstimmt, denn wenn nicht, dann 
stellt er für dieses Volk und sogar für sich selbst schon allein des-
halb eine Gefährdung dar. Die allerwenigsten aller denkbaren und 
gebräuchlichen Falschaussagen werden „wissentlich“ gemacht. Man 
muß schon extrem gut Deutsch können, um auch nur näherungswei-
se so etwas wie „wahre Aussagen“ zum Sachverhalt machen zu kön-
nen. Doch trotzdem:

„Juristisch  kann  derjenigen  Person  keine  gemeinschaftlich  
getragene Rechtshilfe zuteil werden, die sich (verbal oder wenigs-
tens  mimisch*)  nicht  ordentlich  auszudrücken  oder  mitzuteilen  
weiß,  oder derjenigen Person nicht,  deren Auslegungen entgegen  
den  Interessen einer Allgemeinheit allein die Interessen einer der  
Person  angehörigen  Minderheit  (Banden,  Seilschaften,  Clans,  ...  
etc.)  zu wahren versucht, …  Eine Ausnahme davon ist allenfalls  



solchen Minderheiten oder Interessensgemeinschaften zu gewähren,  
die  staatlich,  beziehungsweise  gemeinschaftlich  legitimiert  sind  
(z.B. die Ehegemeinschaft oder eine dieser Gemeinschaft  moral-e-
thisch  vergleichbar gut begründeten, anderweitigen Ausnahmever-
pflichtung, welcher die Person über den Weg einer öffentlichen oder  
amtlichen Kundgebung beigereten ist  ...), …“ 

  
                                                                          (* auch Taubstumme können Lügen!)

In etwa so dürfte sich die rechtsphilosophische Begründung und 
Erklärung zum Sinn und Zweck der Abgabe einer eidesstattlichen 
Versicherung  oder  der  „Vereidigung“  anhören.  Die  sogenannte 
„Meinung“ ist ganz grundsätzlich immer als das typische Phänomen 
einer „Minderheit“ einzuordnen, deren allerkleinstes Element eben 
die  „Person“ ist  –  gefolgt  von einem „Paar“ (Mann u.  Frau od. 
Mutter und Kind), und dieses gefolgt von einer mehr oder minder 
großen „Seilschaft“ oder „Mafia“ bis hin zum personalen Gegen-
stand einer sogenannten „juristischen Person“, die sich unter Um-
ständen  aus  bis  zu  mehren  hundert  „natürlichen  Personen“  (od. 
Lügnern) zusammensetzt – zum Beispiel eine Kreditbank, eine Ren-
tenversicherung, eine Volkspartei oder eine „Drückerkolonne“. Am 
Ende dieser nach Personalumfang sortierten Reihe steht der „Staat“ 
oder die Staatengemeinschaft, die sich dann nur noch anderen Staa-
ten gegenübergestellt sehen. In den allerseltensten Fällen gilt deren 
Interresse mehr der Allgemeinheit als der eigenen Minderheit, und 
ganz dementsprechend legen sie sich dann auch (gegenseitig) die ei-
gentliche Bedeutung ihrer Aussagen (vor Gericht) aus, nämlich so, 
dass trotz der unter Umständen sehr peinlichen Befragung alle „Fa-
milienmitglieder“ bestmöglich wegkommen. Die im Lichte solchen 
zweifelhaften  Interesses  oftmals  überaus  seltsame  Auslegung  der 
vorgebrachten Worte nennt man deshalb  Mein-eid, denn inhaltlich 
(sinngemäß) kann diese Auslegung bis in das genaue Gegenteil des-
sen umschlagen, was sich die Allgemeinheit unter ein und demsel-
ben Wort vorstellt. „Ich habe ein Alibi“ kann dann durchaus soviel 
heißen wie „Ich habe kein Alibi“ oder aber: „Ich habe jemanden,  
der mir eines beschafft“  – das sind nun quasi drei ganz verschiede-
ne „Ausdrücke“ für ein und dieselbe Situation – lediglich „umdefi-
niert“. „Ja“ steht jetzt für „Nein“ oder „Vielleicht“ – dies allerdings 
nur  nach  Auffassung  der  betroffenen  Person,  welcher  es  gerade 
nichts ausmacht in Widerspruch zu anderen Sprüchen oder Sprachen 
zu geraten. „Ne“, sagt er: „Je t‘aime heißt das! – isch liebe disch ist  
eine Falschaussage alias Fremdsprache, mon amoure!“ 

Der Meineid ist ein alter Verwandter des „Minne-eides“, wel-



cher naturgemäß nur  den  Interessen  von maximal  zwei oder  drei 
Personen dient, aber gewiss nicht in jeglicher Hinsicht auch den In-
teressen  einer  Mehrheit  aller  Sprachteilnehmer  oder  einer  Allge-
meinheit. Zur Gewährung gewisser Paarbildungen ist also eine Aus-
nahme zu machen,  denn in gewisser  Hinsicht  liegt  es  dann doch 
auch im Interesse der Allgemeinheit, dass diese Paare Paare bilden, 
sich „paaren“ (d.h. fleißig nageln) und auch Paare bleiben – da soll-
te selbst die Rechtslage zum Meineid in keinem Falle zu einer Tren-
nung des Päärchens führen können. Poetischer: Dem Wohle einer 
Leibesfrucht Mariens ist das Liebespaar weitaus stärker Verpflichtet 
als  den  bisweilen  allerhöchst  eitlen  Interessen  einer  Vetternwirt-
schaft oder Allgemeinheit. 

 Ergo:  Wortwörtlich  genommen,  bedeutet  der  Meineid  einen 
Schwur,  der  sich  zugunsten einer  Minderheit  („Minorität“!),  aber 
entgegen den  Interessen  einer  eigentlichen Mehrheit  oder „Allge-
meinheit“ („Majorität“) auswirkt – man nennt das deshalb auch eine 
„Verschwörung“, denn vor allem diese betrifft den synonymen Aus-
druck „Versprechen /  Versprecher“, wie er schon einer die Ermitt-
lungen erschwerenden „Absprache“ zugrundeliegt. Der mittelhoch-
deutsche Ausdruck „Minne“ ist mit (lat.) „Minus“ verwandt, denn in 
Ausübung solchen Liebesdienstes fühlt man sich plötzlich mehr ei-
ner Minderheit denn einer Allgemeinheit zugetan, woran auch lag, 
dass der ritterliche Minnedienst von Seiten der Kirche (= Gemein-
schaft) zunächst nicht so gerne gesehen wurde.  Mit dem ohnehin 
bald einsetzenden Marienkult und einer Heiligung der Jungfrau Ma-
ria beeilte man sich damit, dem schon eingefahrenen Minnedienst 
ein höheres Ziel anzubieten. Die bildliche Darstellung Mariens ge-
lang von da an immer erotischer und verlor nun zunehmends von ih-
rer ursprünglichen Manierlichkeit. Die Mutter Christi sollte quasi in 
jeglicher Hinsicht selbst mit den schönsten und begehrlichsten aller 
Frauen leicht mithalten können. Dumm war bloß, dass sie trotz alle-
dem nicht mehr in jeglicher Hinsicht unter den Sterblichen weilte. 
Nur mal soviel zum althergebrachten Begriff vom „Minneeid“. Der 
Eid selbst entspricht einer rudimentären Form des griechischen Aus-
druckes „eidolon“, welcher auch in Gestalt des „Idols“ alle Gezeiten 
überlebte. Er ist mit der „Idee“ und den „Iden des März“ verwandt, 
wobei auch nicht übersehen werden sollte, dass der März, Mars oder 
Marsch (↔ frz. „marche“ / „merci“) in Gestalt des „Markes“ (↔ 
merken)  schon  dem deutschen  Nomen  >Schmerz<  zugrundeliegt. 
Das sage ich vor allem deshalb, damit sich der Leser nicht noch län-
ger einbilde, ein Astronom wisse tatsächlich, was der Mars ist. In 
diesem täuscht er sich und andere genauso wie in Sachen „Erde“ 
und  „Mittelpunkt der Welt“. Weitere und aufschlußreichere Verwei-



se dazu – auch zu den logischen Verbindungen zwischen „Mark“ 
und „Markt“ – werden noch nachgereicht.

Ansonsten ginge es während einer gerichtlichen Anhörung nur 
noch in einem ganz und gar selbsverständlichen Sinne darum, fest-
zustellen ob sich der Angeklagte oder Zeuge in selbiger Frage und 
Befragung nicht schon selbst widerspricht und seine unter Umstän-
den allerhöchst befremdlichen und vielleicht ebenso eigentümlichen 
Wortauslegungen  fortwährend  abändert,  denn  diesen  Falles  ist  er 
ganz definitiv und offensichtlich als ein „Gefährlicher“ einzustufen, 
und muß einer ganz besonderen Behandlung teilhaftig werden, also 
vor allem einer „Inhaftnahme“ oder einer „Erziehung unter fortwäh-
render (ärztlicher) Beobachtung“! Die Stufen einer solchen Gefahr 
lassen sich dann wohl nur noch mehr oder minder „gerecht“ in Form 
von „Monaten des Freiheitsentzuges“ ausdrücken. Das ist nun zuge-
standenermaßen selbst mir ein ganz ausgesprochen unangenehmes 
und  ein  ebenso  beunruhigendes  wie  inhumanes  Thema,  und  ich 
wollte das auch nur deshalb einmal angesprochen haben, um für al-
les weitere „zur Sache“ ein entsprechend empfindlicheres Bewußt-
sein bezüglich der wortlautlichen Relevanz aller öffentlichen Rede 
zu wecken. Es besteht nämlich nun nachwievor folgendes (etymolo-
gisches) Problem:

„GOTT und der JÜNGSTE TAG“
… eine etwas andere Rechtsauffassung, Rechtsprechung und Rechtsverhand-

lung, und angesichts der nominalen Nähe desselben zum „Guss“ oder „Erguss“, 
womöglich der   Inbegriff des Höchsten aller Gefühle, nämlich die 

„Erleuchtung“ alias „Erkenntnis“...  
  

„Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, nicht  
mißbrauchen“ (…  weder  mißbrauchen,  noch  falsch 
deuten, definieren oder auslegen ...)

  
Wenn so ein Nomen oder Name nicht schon von sich aus, also etwa 
nur „lautlich“ auf eine Sache hindeutete, dann wäre auch mit aller 
noch  so  umfänglichen  Erläuterung  des  Nomens  kein  eindeutiger 
Wortinhalt, geschweige denn eine diesbezügliche „Übereinkunft der 
Mehrheit aller Sprachteilnehmer“ zu erzielen, denn die Worte der so 
umfänglichen Erläuterung wären dann ja nicht weniger undeutlich 
als  das Wort,  welchem eine „be-deutende“ Funktionalität  dann ja 
schon ganz allgemein in Abrede gestellt worden war. Wenn sich ein 
Wort also nicht voll und ganz unabhängig vom Dafürhalten einer 
Mehrheit aller Sprachteilnehmer erklären könnte, dann auch nicht 



mit nochsovielen anderen und weiteren Worten der Umschreibung, 
welche ja dann dasselbe, aus selbigem Grunde und ebenfalls nicht 
könnten.  Das  Wort  hätte  dann  schlichtweg keinerlei  „deutenden“ 
Wert, und käme auch mit einer Addition oder Multiplikation der ihm 
solchermaßen unterstellten Wertlosigkeit (semant. Wert = Null) nie-
mals über Null hinaus. Das heißt, es ist, wie schon gesagt, ein ganz 
weitverbreiteter Aberglaube, dem ein oder anderen Wort allein ver-
mittels einer mehrheitlich beschlossenen „Definition“ aus nur noch 
weiteren Worten, zu einer „Bedeutung“, geschweige denn zu einer 
„anderen“  Bedeutung  verhelfen  zu  können.  In  Wahrheit  (!)  ist 
einem Wort, Logo oder „Logos“ vollends egal, was die sogenannte 
„Mehrheit aller Sprachteilnehmer“ will, wählt, wünscht oder defi-
niert,  denn zum einen ist die eigentliche Bedeutung eines Wortes 
ganz unverrückbar an seinem Wortlaut  festgemacht  –  mit  diesem 
identisch (!) –  und zum anderen ist diese vermeintliche „Mehrheit“ 
weit mehr als nur die paar Hanswürste, die lediglich „heute“ ihr so 
überaus sterbliches Dasein fristen und „Linguistik studieren“. Eine 
Sprache wäre ja nicht das, was sie ist, wenn man sich mit ihr nicht 
auch über die Empirie der (verstorbenen) Vorfahren „unterhalten“ 
könnte, also kommt eine Veränderung an der Bedeutung von Voka-
beln ohnehin nicht in Frage, denn damit ginge auch des Vorfahren 
verbal verlautete Empirie verloren und würde schließlich (über den 
Umweg des Endeffektes)  die  noch unerfahrenen Nachfahren  mit-
samt ihrer verlogenen Deutung eines allen gemeinsamen Erbwort-
schatzes töten (bzw. „im Stich lassen“). Da ist also ganz offenbar 
auch den „besseren“ Linguisten entfallen, dass >Sprechen< etymo-
logisch  mit  >Springen<  korrespondiert,  denn  schon  allein  dieser 
Ähnlichkeit  ist  zu  entnehmen,  dass  die  Bedeutung  eines  Wortes 
eben keineswegs zeitlichen Veränderungen unterliegt – weder zeitli-
chen,  noch  räumlichen,  ländlichen  oder  „landschaftlichen“.  Spre-
chen  heißt  nichts  anderes  als  Springen,  nämlich  „Springen“  im 
Sinne von „Über-setzen“ – über das Wasser, von einem Ufer ans 
andere übersetzen – denn die Präposition >über< ist auch noch mit 
>Ufer< verwandt. Wenn nun das mal nicht doch irgendwas Bedeu-
tendes zu bedeuten hat!  Nicht die Sprache ist unlogisch, sondern 
wie im Allgemeinen mit ihr umgegangen und wie das Wort (an~) 
gewendet wird.

Mit Sprache schreite man gefälligst über die Stunde des Todes 
weit hinaus, beziehungsweise „über den Jordan“, denn so einer ist 
nicht nur der Gartenzaun zum Nachbargrundstück. Sprache ist nicht 
nur dazu da, sich mit den Nachbarn unterhalten zu können – die 
neuesten Neuigkeiten sollen nicht nur Zäune, sondern auch den Jor-
dan überqueren, also überliefern – das ist mit überleben urverwandt. 



Einer  Sprache  Informationsfluß  ist  allem voran  ein  generationen-
übergreifender,  also  eine  „Überlieferung  von  Erfahrung“  an  die 
jeweils  nächste  Generation  empirischer  Grünschnäbel.  Noch  dem 
allerdümmsten  unter  den  Dummen  sollte  rasch  einleuchten,  dass 
sich eine Veränderung am Inahlt der  Zeichen einer  Überlieferung 
nichts  wie nur katastrophal  für  alle  daran beeiligten Dummköpfe 
auswirken  kann.  Hätte  der  Nachfahre  noch  auch  nur  irgendeinen 
(nachträglichen)  Einfluß  auf  die  Zeichen  des  Vohrfahren,  dann 
allenfalls noch den, ihrer Beseitigung bei gleichzeitiger Beseitigung 
seinerselbst. An „Kaspar Hauser & Co.“ ist die Probe auf‘s Exem-
pel schon dürchgeführt – wer an Inhalten der vorfahrenschaftlichen 
Zeichen  entbehrt,  entbehrt  sofort  an  Überlebenschancen  oder 
Lebensqualität. Die Nachfahrenschaft allein ist nicht die Mehrheit  
aller  Sprachteilnehmer!  Sie  ist  allein~ und im grundegenommen 
vielmehr  eine  Minderheit oder  Minorität,  und  zwar  eine  von der 
allergrößten Kleinheit. Zwar leitet sich das Nomen >Mensch< tat-
sächlich von >mens< ab, aber das tun die Nomen  Matsch,  Menge, 
Mönch,  Monkey,  Manege (↔ manus),  Manche und Manager eben-
falls. >Mensch<, wie auch Homo oder Humus, meint ein Gemenge, 
und zwar das Gemenge aus den beiden Oppositionen >Masse< und 
>Geste< (Körper  u.  Geist)  –  es  meint  das  Liebespaar  allerersten 
Ranges,  also  eben  das,  welches  allen  anderen  Formen der  Liebe 
zugrundeliegt  und  vorauseilt.  Liebe,  die  nicht  (vorrangig)  auf 
Eigen~ oder  Selbstliebe beruht,  ist  überhaupt keine Liebe (↔ E. 
Fromm; Die  Kunst  des  Liebens).  Viele  intime  Paarbeziehungen 
repräsentieren daher nur die eitlen Mühen eines gebrochenen  Her-
zens, Herdes, Hortes, Ortes oder Wortes, also nur eine Konsequenz 
des Wort~ oder Ehebruches. Das Wort ist, was Leib von Seele unter-
scheidet, aber auch das, was Leib und Seele zusammenhält, wobei 
noch  zu  beachten  bleibt,  dass  Scheiden  und  Unterscheiden  zwei 
ganz verschiedene Aktionen sind und nur die erstere von beiden – 
diese jedoch ganz todsicher und in jedem Falle – tödlich endet. Wo 
ge-schieden wird,  da ver-scheidet man, und wo nicht verschieden 
wird, da bricht auch keiner die Ehe. Das heißt, das Wort ist Gott und 
somit auch weitaus mehr als sich so ein Linguist oder Sprachwissen-
schaftler  auch  nur  im  entferntesten  vorzustellen  vermag.  Wort, 
Logos und Sprache sind, wovon gerade ein Linguist noch mit am 
allerwenigsten Ahnung hat, es sei denn, derselbe wäre auch noch 
Theist,  gläubig  (= gelobend)  oder  wenigsten  Theologe.  Nätürlich 
heißt das ebenfalls, dass die allermeisten seiner Zeitgenossen eine 
völlig falsche Vorstellung vom Ehebruch hegen, denn eben der ist 
ganz zweifellos eine von denjenigen (sieben Tod-) Sünden, die den 
Sünder noch im selben Augenblick seiner Verfehlung dahinraffen. 



Andersherum ist dasselbe aber wohl noch viel besser verstanden:
 

Immer das, was einen tötet, ist genau 
das, was Wort~ oder Ehebruch heißt. 

 
Folglich lautete der messianische Umkehrschluß dahingehend, 

dass immer dort keine Ehebrecherin zur Anklage steht, wo auch kei-
ner um's Leben gebracht worden ist. Wen du also noch vor Aufkom-
men auch nur eines einzigen richtigen Gedankens oder dementspre-
chend  voreilig  für  schuldig  befindest,  befindet  der  Heiland  noch 
lange nicht schuldig, denn eben dem war der Zusammenhang zwi-
schen Tod und Todsünde nur allzu deutlich (Wer frei ist von Schuld,  
der werfe den ersten Stein – alle anderen drehen sich gefälligst nur 
noch im Grabe um). Verdammenswert war ihm nur wen schon der 
Herr verdammt hat, doch immer der war auch schon gar nicht mehr 
zugegen, sondern noch schneller  verschieden als  ein Jünger auch 
nur schauen oder eines seiner blöden Voruteile fällen konnte. Das ist 
der eigentliche Grund dafür, dessenthalben eine himmlische und ir-
dische Rechtsauffassung so weit auseinanderklaffen: Der Erdling ist 
in der Regel saudämlich und hat von nichts noch weniger Ahnung 
als von Recht, Rechtsprechung oder Gerechtigkeit. Der Erdling will 
oder kann weder recht~ noch richtig sprechen. Seine Höllenfahrt ist, 
dass er wie die Nebenfigur aus der Geschichte „Alice hinter den  
Spiegeln“ – der Eierkopf Humpty-Dumpty namentlich – davon über-
zeugt ist, die Worte würden immer genau nur das bedeuten, was er 
gerade will, meint oder im Einvernehmen mit den paar Hanseln sei-
ner Sippe aushandelt und beschließt. 

Der Begriff von einer „Mauer“ – engl.: „the wall“ oder dt.: „der 
Wall„– genießt in englischen Gefilden weit mehr Verehrung als im 
Deutschen, denn „my home is my castle“. Wo oder was eines Angel-
sachsen Zuhause ist, erkennt er an den Befestigungen, die ihn von 
den vermeintlichen Unbilden einer Außenwelt abschirmen. Anders 
gesagt: Diesseits und Jenseits einer Mauer sind schon fast ebenso 
viel wie das Dies~ und Jenseits eines Brettes vor dem Kopf oder wie 
das Dies~ und Jenseits schlechthin. Will sagen: Was im Garten Eden 
die Schlange im Apfelbaum ist, das ist  hinter den Spiegeln, bezie-
hungsweise in eines alten Angelsachsen neuer Heimat gerade eben-
so viel wie ein Ei auf der Mauer.  His fall from the wall ist gerade 
ebenso viel  wie der  Sündenfall,  nämlich eine Wand oder Wende, 
also der herrschaftliche Sitz eines Kausalnexus, an dem sich jede 
Vorgeschichte  in  eine  Nachgeschichte  verwandelt.  Hierzulande 
nennt man diese beiden Geschichten Ursache und Folge, obschon 



der Ausdruck >Ursache< vielmehr einem Wendepunkt oder besag-
tem Nexus eignete. Eigentliche Ursache ist der HERR, der Herd, 
der Hort, der Hirte oder der Ort – nicht etwa die ein oder andere 
Vorgeschichte – und somit besteht zwischen dem legendären Schöp-
fer und solchen, welche auf Mauern oder Hecken hocken (Hexe = 
Hecken~ od. Zaunreiterin) eine allerhöchst innige und vielsagende 
Verbindung.  Der  Teufel  als  nominale  Lautvariation  des  Nomens 
>Zweifel< ist mit Gott identisch – allerdings ist der eine ein Gott, an 
oder bei welchem gelobt wird, und der andere einer, an welchem ge-
zweifelt wird. Im übrigen ist der Ungelobte derselbe wie der Unge-
liebte – der geliebte existiert, und der ungeliebte existiert nicht. Von 
daher ist dann auch nicht weiter verwunderlich, das der Gegenstand 
eines Unglaubens nirgends zu finden ist. Der Gegenstand des Un-
gläubigen  ist  ein  Hirn~  und  Schreckgespennst,  dem in  der  Welt 
nicht auch nur irgendein Gegenstand zugeordnet werden kann, so-
daß Gläubige und Ungläubige gar nicht anders können, als selbst in 
Bezug auf ein und dieselbe Sache nichts wie nur aneinander vorbei-
zureden. Wenn ein Ungläubiger nach Gott schaut, dann schaut er 
nach genau dem, was nicht existiert, denn was ebenso wenig exis-
tent wie sichtbar ist, ist ihm solcher ja schon von vorneherein. 

  
Capice?

Der  Nicht-gelobende  weiß  weder  wovon  das  Gelöbnis,  noch 
wovon die Rede ist, sobald auch nur von irgendwas die Rede ist – 
das liegt halt nun mal so in der Natur des Unglaubens. Wer nicht ge-
loben kann, der kann auch nicht richtig reden, verstehen oder spre-
chen – rechtsprechen aber schon gleich gar nicht, also findet er auch 
dort viel Unrecht, wo nichts wie nur Recht ist. Genau das ist des 
Ungläubigen Höllenfahrt – wie und wo er lebt, schaut er verdammt 
viel Unrecht. Er sieht, was nicht da ist – eine Welt, in welcher es 
nicht immer und nicht überall mit rechten Dingen zugeht. Sprechen 
ist dasselbe wie Versprechen, Versprechen dasselbe wie Schwören, 
und Schwören ist dasselbe wie Geloben, Leben, Lieben oder La-
bern. Ergo: Wer nicht g'lauben kann, der kann nicht sprechen, also 
ordnet er den Nomen Inhalte zu, die der Nomen Inhalt nicht sind, in-
des alle Linguistik nur meint: „so ist recht – eine eigentliche Bedeu-
tung haben die Worte nicht.“ Einem Linguisten ist so eine eigentli-
che Bedeutung gerade ebenso wenig existent wie das Wort, der Herr 
oder ein Logos!“ Er beruft sich hierzu auf die Idee von der Mehrheit 
aller Sprachteilnehmer. Recht ist, was immer die Mehrheit will, ahnt 
oder wähnt.



Selbst alle sechs oder sieben Millarden Menschen dieser Welt 
zusammengenommen und unter  einen Hut  gebracht,  würden aber 
auch in dieser Angelegenheit noch lange nicht diejenige Parteistärke 
bilden, die zur Umgehung einer Logik oder zur Überwindung des 
Strebens aller Masse des Weltalls notwendig wäre. Die vermeintli-
che Mehrheit dieser paar Hand voll Sprachteilnehmer wäre da schon 
mit nur wenigen falschen Äußerungen ganz schnell aus dem Ver-
kehr gezogen und auf Nichts reduziert.  Eine „Logik“ alias „zwin-
gende  ~“ oder  „natürliche  Notwendigkeit“  ist  nicht  nur 
„allmächtig“,  vollends  „stur“  und  unüberwindlich,  sondern  auch 
allgegenwärtig und  deshalb  auch  in  der  Deutung  allermöglichen 
Vokabeln wie „ganz zuhause“. Genaugenommen ist dieselbe schon 
innerhalb jeglicher Minderheit ganz wie zuhause, denn ein größerer 
Blutverlust  macht sich hie wie da ganz blendend bemerkbar, und 
eben  der  erwirkt  sich  auch  in  einer  Minderheit  nicht  recht  viel 
anders als in einer Mehrheit. Absolut jedwede Konsequenz ist eine 
„logische“ Konsequenz, und zu deren unangenehmsten zählen vor 
allem Schmerzen,  Krankheiten  und  Ängste.  Kaum einer  ahnt,  in 
welch unmittelbarem Zusammenhang die Lüge mit den Geiseln der 
Menschheit steht.  Selbst die Gleichstellung vom Falschen Zeugnis  
wider den Näschsten,  der  Blasphemie und der sogenannten  Lüge 
oder  Falschaussage  ist  noch  nicht  allerorten  nachvollzogen.  Ein 
Großteil  ist  davon  überzeugt,  das  Gebot  vom  falschen  Zeugnis 
richte sich wider eine üble Nachrede oder Verleumdung – eben weil 
der Großteil nicht richtig sprechen kann.

 Doch wie nun schon erwähnt,  ist  die  eigentliche  Bedeutung 
einer  Vokabel  ohnehin  an  deren  Wortlaut  festgemacht  –  nämlich 
„logisch“ – und solange der Wortlaut ein und derselbe bleibt oder 
ist,  solange ist oder bleibt auch dessen „Bedeutung“ ein und die-
selbe. Ich sage das, weil unter Linguisten und selbst unter Etymolo-
gen schon seit längerem das Märchen umgeht, demzufolge sich die 
Bedeutung eines Wortes mit  der  Zeit  verändere – zumal mit  den 
Jahrhunderten und deren neuen Moden, Bräuchen und Sitten verän-
dere sich auch die Bedeutung. Dass man aber die „Bedeutung des  
Wortes“ nicht von der „Bedeutung des Linguisten“ oder „der Bedeu-
tung  eines  Deppen“  unterscheiden  kann,  ist  vielmehr  für  einen 
„Legastheniker“  oder  „Atheisten“  bezeichnend,  dem  einfach  nur 
dieser blöde Genitiv für immer ein riesen Rätsel bleiben muß – nicht 
unbedingt auch für Linguisten oder Etymologen, die von ihrem Fach 
etwas verstehen. Wortbrüchige ändern sich freilich ebenso schnell 
wie sie auch ihre Anschauung, Mutmaßung oder Meinung ändern, 
aber  allein  deshalb  ändern  nicht  auch  schon  deren  Worte  ihre 
Bedeutung. In diesem Zusammenhang sollte ich vielleicht noch dar-



auf hinweisen, dass das >Bedeuten< nebst >Bedeutung< so oder so 
nichts wie nur eine Tat bezeichnet – „bedeuten“ ist ein Tunwort – 
kann  ja  sein,  dass  das  bislang  noch  keinem aufgefallen  ist.  Die 
Bedeutung  des Wortes  ist,  wie  schon  erwähnt,  nicht  die  Untat 
irgendeines Schwachmaten, sondern die Tat des Wortes oder Logos 
– mit dem Genitiv geht eine Besitzanzeige konform, und mit der 
Nachrage „wessen“ geht das „Wissen“ konform. In ganz ähnlichem 
Sinne sucht auch das Fragewort >war-um< (↔ wo-herum / um was  
geht es?) nach dem näheren Um-feld eines in Frage gestellten Wor-
tes, welches immer dann in Fragesatzstellung steht, wenn ein Frage-
satz  formuliert  worden  ist,  also  auch  immer  dann,  wenn  in  dem 
Versuch,  eine  Frage  zu  beantworten,  Wissen  abverlangt  ist.  Das 
heißt, dass mit einer Frage vielmehr die Bedeutung eines Wortes als 
die  Struktur  eines  Sachverhaltes  gesucht  wird,  obschon  natürlich 
nicht bestritten werden kann, dass auch die Bedeutung für einen der 
zahlreichen Sachverhalte steht. Auch Worte sind Sachen, wenn nicht 
sogar nur die Worte. Nenn mir eine Sache namentlich, die keinen 
Namen hat oder kein Name ist, und sofern dir das nicht gelänge,, so 
gehe lieber erst mal nur davon aus, dass die Sache nur deshalb wie 
die Suche heißt, weil sie das Gesuchte ist.

Weil >Wissen< von >Weis-sagen<, und Weissagen von >Wetten< 
kommt, ist das Geloben sogar dasselbe wie Wissen, denn es meint 
auch ein Wetten dasselbe wie Schwören oder Versprechen. Dessen, 
daß er fortwährend schwört oder wettet ist sich der Wettenschaftler 
lediglich nicht bewußt – eben weil er gar nicht wirklich soviel weiß 
wie  er  alleweil  tut  und  vorgibt.  Gerade  einer  Menge  und  dem 
Gewichte  nach  gemessen,  ist  das,  was  ein  Naturwissenschaftler 
weiß, enorm viel weniger und unwichtiger als das, was die Legen-
den „Altes und neues Testament“ transportieren, denn wenn wir nur 
dem entbehrten, was die Naturwissenschaft erst seit dem Ende des 
Mittelalters ans Tageslicht zu fördern vermochte, so lebten wir heute 
noch wie im Mittelalter, doch wenn wir dem entbehrten,  was die 
Überlieferung an sich transportierte, dann lebten wir heute noch wie 
in  jenen  Tagen,  da  noch  nicht  auch  nur  ein  einziger  Affe  daran 
gedacht  hatte,  sein Leben einmal auch darauf  zu verwetten,  dass 
Fleisch nur solange wegrennt,  solange man es  weder  (ein-)  hegt, 
noch hütet oder weidet, also noch immer so, wie vor zweihundert-
tausend Jahren. In der Erforschung eines Mikro~ und Makrokosmos 
ginge dann erst mal überhaupt gar nichts, denn eben die verdankt 
ihre Existenz und Blühte nur der Existenz einer Sammlung an Über-
lieferung  von  Wetten  und  Erfahrung  im Umgang  mit  Menschen, 
Herrschern, Herrschsucht, Eifersucht, Rach~ und Habsucht, also der 
Existenz einer Bibel, Bildung und Erziehung. Diese sind die Basis 



allen  Studierens,  denn  dass  leerer  Magen  gerade  ebenso  wenig 
gerne studiert  wie  von Einschlag  bedrohter  Schädel  ist  ja  hinrei-
chend bekannt. Hungrig oder durstig studiert es sich ebenso schwer 
wie  in  Ungewissheit  darüber,  was  meine  Mitmenschen  umtreibt, 
denn von diesen droht noch weit größere Gefahr als von Wölfen und 
Löwen  zusammengenommen.  Weniger  bekannt  ist  lediglich,  dass 
Naturwissenschaftler  ganz absonderlich naiv sind,  und tatsächlich 
glauben, dass aller Frieden zur Muse ein naturgegebener sei.  Der 
Bibelgegner ist ein Affe, der das kleine Häufchen auf seiner eigenen 
Schaufel für enorm großartig hält,  und den enorm großen Haufen 
hinter sich für enorm lächerlich – ein Wicht und Wichtigtuer, dem 
für einen Sachverhalt jegliches Augenmaß fehlt – ein Küken, dass 
sich für älter, gescheiter und größer als die Henne hält – ein Trottel, 
der die Empirie von 500 Jahren für bedeutender als die von 5000 
Jahren hält – ein Nachfahre des Affen, also – 50.000 Jahre nach sei-
ner Entwicklung in Richtung „rückwärts“.

„Weshalb“  kommt von  „Wessenthalben“

Legendär hatte  das schon Adam in Frage zu stellen versucht, 
und „schwub“ – schon war er weg vom Fenster – zwar nicht ganz 
„tot“, aber durchaus erst mal um allemöglichen Annehmlichkeiten 
seines Lebens geprellt, also raus aus dem Garten Eden und weg vom 
Baum der Erkenntniss.  Die große Preisfrage nun: „Wie kommmt  
man da wieder hinein?“ Und: „Wie kam man je dazu, die Existenz  
eines allein namentlich erwähnten Dingsbummes zu leugnen – die-
senfalls also nur ein Nomen – dessen Inhalt einem Leugner schon  
per Definition gar nicht bekannt sein kann.“ Denn: Heißt >Leug-
ner< nicht  grad‘  ebensoviel  wie  >Lügner<?  Der  wortlautliche 
Unterschied  ist  doch  nichts  anderes  als  nur  ein  ganz  banaler 
>Umlaut<  oder  „Diphtong“. Ich  meine,  zumindest  das  ist  doch 
schon mal ein überaus merkwürdiger und verhängnisvoller Wortzu-
sammenhang,  den  der  vermeintliche  Atheist  alles  andere  als  gut 
erklären kann, währenddessen er jedoch nichtsdestotrotz immerfort 
behauptet, schon sehr gut zu wissen, wovon er redet, was er weiß,  
gelobt  oder  woran  er  (nicht)  gelobt  /  glaubt.  Was er  nicht  weiß, 
obwohl er Sprachwissenschaftler  und es eines der  alleroffensicht-
lichsten Dinge ist,  ist,  dass >glauben< nur >glauben< heißt,  und 
dass infolgedessen ein Gläubiger ist, wer auch nur (an) irgendwas 
glaubt – selbst wenn der nur an die baldige Rückkehr seines vor die 
Tür gelassenen Köters glaubt. Der Unläubige nennt sich trotzdem 
einen Ungläubigen, denn wie der Linguist, ist solcher schon so der-
maßen dämlich, dass ihm selbst zwei völlig identische Lautgebilde 



ganz unterschiedliche Bedeutungen haben können. Anders gesagt: 
Der Linguist ist schon so dermaßen dämlich, dass ihm eine Ähnlich-
keit  noch nicht  mal  während akuter  Beschau der  größtmöglichen 
Ähnlichkeit auffällt,  geschweige denn zu einer Ahnung bezüglich 
etwaiger  Ahnenschaft  verhelfen  könnte.  Dass  Glauben  Geloben 
heißt, will er weder merken noch einsehen, und eben das liegt allein 
daran, dass er glaubt (!), eines Wortes Inhalt sei etwas ganz anderes 
als der Laut oder Klang desselben. Es ist aber auch nicht sonderlich 
schwer, dahinterzukommen, warum er das glaubt, denn er glaubt ja 
überhaupt  alles,  was  man  ihm  von  Kindesbeinen  an  erzählt,  oft 
genug wiederholt  und somit  ganz gründlich beigebracht hat,  also 
auch die vermeintlichen Inhalte allermöglichen Worte, die sich von 
nichts noch mehr unterscheiden könnten als von der Worte Wortlaut 
oder Klang. 

In unserem weltweiten, immerwährenden und wahrlich (nerv-) 
tötenden Streit um die Existenz oder das eigentliche Wesen  eines 
Gottes,  geht  es  allein  um  die  Art  und  Weise  der  Deutung  des 
Nomens  >Wort<  im eigentlichen  Sinne  des  Wortes.  Es  geht  bei 
Lichte betrachtet, um die eigentliche Bedeutung jedweder Vokabel 
und nicht wie vielfach vermutet nur um die Auslegung der einen 
Vokabel „Gott“, denn wer die eine Vokabel nicht ordentlich zu deu-
ten weiß, der weiß überhaupt keine Vokabel ordentlich zu deuten. 
Entweder man weiß, wie ein Wortlaut zu deuten ist oder man weiß 
es nicht, aber ganz bestimmt nicht „mal ja, mal nein“. Das sollten 
sich  auch  die  Naturwissenschaftler  und  Atheisten  ein  für  allemal 
hinter die Ohren schreiben, denn diese Art „Wissen“ ist das eigentli-
che Wissen. Wis-sen kommt von Weis-sagen – das ist ein Synonym 
des Rechtsprechens! Die naturwissenschaftliche Methode der „Defi-
nition“ kann man vor dem Hintergrund einer Absicht zur Wahrheits-
ermittlung  getrost  vergessen,  und  der  Kern  diesen  Einwandes  ist 
weißgott kein neuer: Man kann nur schwerlich behaupten, dass der 
Atheist schon wisse, woran er nicht glaubt, denn daran, dass er das 
wirklich  weiß, kann er auch im allerbesten Falle nur  glauben,  und 
genau dasselbe gilt natürlich auch für sein vermeintliches „Wissen“. 
Auch was er angeblich „weiß“, weiß er  nicht wirklich.  Das Verb 
>wissen< kommt wie >wetten< von >weis-sagen / weise-sein<, und 
das betrifft nun vor allem die korrekte Umschreibung eines Wortes, 
also eben dessen „(Be~) Deutung“.  

Der Atheist „glaubt“ nur, zu wissen, woran er nicht glaubt, denn 
um es an Stelle dessen wirklich zu „wissen“, müßte er schon ganz 
genau  wissen,  was  der  eigentliche  Inhalt  des  Nomens „Gott“ ist, 
oder aber zumindest wissen, was der eigentliche Inhalt aller Rede 



sonstigen Nomen ist. Er müßte wissen, was die Inhalte der Nomen 
Atheist,  Allmächtiger,  Glaube,  (Be-)  Teuerung  oder Torwart  sind, 
denn über den Verbleib oder die Existenz solcher Inhalte kann sich 
freilich nur derjenige ein Urteil  erlauben,  der  diese Inhalte  kennt 
und darüberhinaus auch ganz genau weiß, „wessenthalben“ sie so 
heißen, wie sie heißen. Wenn er das aber nicht weiß, dann unter-
scheidet  er  auch  nicht  wirklich  zwischen  „nachweislichem“  und 
bloß eingebildetem, vorgestelltem, unterstelltem oder „definiertem“ 
Inhalt,  und würde  infolgedessen immerfort  nur  vom Inhalt  seiner 
Einbildung  oder  völlig  willkürlich  gewählten  Definitionen  reden, 
obschon  er  das  „richtige“  Nomen  gebrauchte. Desjenigen  Falles 
nun, da der Atheist nicht sicher wüßte, was des ein oder anderen 
Nomens Inhalt ist oder wie nur dieser ganz bestimmte Inhalt heißt 
oder nicht heißt, kann er natürlich auch nicht wissen, >ob< dieser 
Inhalt existiert oder nicht existiert, und eben das betrifft ja nun in 
der Tat nicht nur das Vokabular der Theisten, sondern auch dasjeni-
ge des Atheisten. Deutlicher formuliert:  Desjenigen Falles, da der 
Atheist nicht sicher wüßte >was< der eigentliche Inhalt eines No-
mens ist, könnte er auch nicht sicher wissen >ob<  es dieser ist oder 
nicht ist, oder >ob< der so heißt oder nicht so heißt. Er könnte dann 
auch  ganz  dementsprechend  nicht  wissen,  ob  dieser  >ist< oder 
>nicht ist< oder ob seine Aussage tatsächlich eine wahre Aussage 
ist. Solange er das nicht sicher weiß, solange kann er das auch im al-
lerbesten  Falle nur „glauben“, also wäre er des Falles, da das Verb 
>glauben< bloß >vermuten< hieße, ebenfalls nur ein „Gläubiger“, 
aber noch nicht einmal das ist wirklich der Fall. Glauben heißt eben 
nicht bloß „vermuten“ –  in dieser Angelegenheit ist es lediglich der 
Atheist, welcher das lediglich „vermutet“ – nicht etwa der Theist. 
Der Theist sucht sich die Inhalte der Nomen nicht einfach nur aus 
(↔Idiomatik / Arbitrarität), sondern ermittelt sie anhand ihrer laut-
lich indizierten Verwandtschaftlichkeit.  Das Nomen >Gott< klingt 
wie >Guss< –  ist das etwa ein Idiom?

Unter Verwendung des Nomens >Gott< spricht der Atheist von 
einer Sache, die nicht existiert. Der Theist hingegen, spricht unter 
Verwendung ein und desselben Nomens von einer Sache, die exis-
tiert,  und zwar gewisslich, denn nur der Theist kennt und „weiß“ 
den Inhalt des Nomens >Gott< tatsächlich, denn dies „per Defini-
tion und Etymologie“ des Ausdruckes >Theist<:

   
Wer den Inhalt solcher Nomen wie „Diot“,  
„Deus“, „Theos“, „Zeus“ oder „Deut“ nicht  
kennt,  nicht  weiß  oder  nicht  zu  beweisen  



weiß, der ist auch nicht Theist, sondern nur  
Atheist,  denn  nur  wer  an  einen  Deut  
(=Deus)  glaubt,  kann  die  ansonsten  bloß  
ganz und gar grundlos unterstellten Inhalte  
seiner  Nomen  auch  beweisen,  und  würde  
dies auch jederzeit und ganz ohne zu zögern  
tun, denn allem voran zu diesem ist er schon  
durch das allerste der zehn Gebote angehal-
ten, und auch mit dem zweiten und dritten  
Gebot ist dasselbe nur noch verdeutlicht.

Wer diesen Beweis nicht zu führen oder zu leisten vermag, kann 
sich  auch  nicht  „Theist“  nennen,  denn des  Falles,  da  die  deiden 
Nomen >Deut< und >Deus< ein und dieselbe Sache bezeichneten, 
hieße „an Gott glauben“ gerade ebensoviel wie „an den Deut glau-
ben“ (↔ Numen = „Wink“),  und das Verb >g‘lauben< hieße dann 
gerade soviel wie „geloben“. Des anderen Falles jedoch, da diese 
beiden Lautungen nicht ein und dasselbe bezeichneten, wäre auch 
nicht zu ermitteln was der Deut, der Verweis, Hinweis oder Be-weis 
ist, und damit hätte sich auch für den Atheisten und den Naturwis-
senschatler jegliche „Beweisführung“ erübrigt oder in Nichts aufge-
löst  (↔  Robert  Spähmann:  „Der  letzte  Gottesbeweis“).  In  der 
Konsequenz müßte man dann nämlich auch die bloß lautlich indi-
zierte Übereinkunft dieser drei Nomen mit dem Verb „weisen“ igno-
rieren,  denn  ein  und  dieselbe  Funktionalität  des  solchermaßen 
verallgemeinerten Wortlautes kann man nicht einerseits behaupten 
und andererseits leugnen. Woran sonst, wenn nicht nur am Wortlaut 
eines Wortes,  sollte  man erkennen können,  welchen  Inhaltes  und 
Sinnes es ist? Lass doch den Wortlaut mal weg und versuch dann zu 
erraten, welchen Inhaltes das Wort ist. Frage dich nur ein einziges 
mal, weshalb du soviel Mühe darauf verschwendest, den Krawall 
deines Kehlkopfes so diffizil zu artikulieren, wenn doch der genaue 
Wortlaut keinerlei (logischen) Bezug zur Bedeutung hat. Klaro: Du 
artikulierst dich sorgfältig, damit die ein oder andere Vokabel nicht 
so  leicht  mit  ähnlichen  Vokabeln  verwechselt  werden  kann,  also 
damit es als das „(wieder-) erkannt“ wird was es ist – nicht verse-
hentlich als das, was es nicht ist.  Aber so fragt sich noch immer, 
was da erkannt werden soll: 

Was – bitte schön – soll da erkannt werden? 

Auf diese Frage gibt es zunächst nur zwei mögliche Antworten, 
wobei eine von beiden – wenn erst mal ins Gedächtnis gerufen oder 



vor Augen geführt – sogleich recht offensichtlich ins Leere läuft: Es 
soll entweder der Unterschied zum Ähnlichen erkannt werden – um 
mögliche Verwechslungen auszuschließen – oder aber die Ähnlich-
keit zum Unterschiedenen, also die Ähnlichkeit zwischen Laut und 
Ahnlaut. Da die Unterschiede eines Lautgebildes gegenüber Aber-
tausenden von anderen  Lautgebilden  jedoch ebenso  variabel  sind 
wie die Lautbilder zahlreich, kann diesem keine brauchbare Infor-
mation entnommen werden. Haus klingt zwar anders als Haut, aber 
Trommelfell und noch zigtausend weitere Worte klingen ebenfalls 
anders – diese Tatsache informiert also nicht. Es bleibt somit nur 
noch die Ähnlichkeit zwischen aufgerufenem und erinnertem Laut-
gebilde – die Ähnlichkeit des Lautes zu seinen Ahnlauten. Es soll 
erkannt werden, welchen anderen (erinnerten) Lauten der aufgerufe-
ne ähnelt. Für die Bedeutung des Lautgebildes ist die lautlich indi-
zierte  Ähnlichkeit,  also der  Laut oder Klang,  nicht  etwa „bedeu-
tungslos“,  sondern  überaus  bedeutend  und  maßgeblich  und  fast 
schon die  Bedeutung selbst.  Eines  jeglichen  Lautes  allernächsten 
Ahnen sind dessen eigentliche Umschreibung, und über diese Ah-
nen hinweg – vergleichbar einer Kettenreaktion vom nächsten Ah-
nen zum nächstähnlichen, und so fort – läßt sich diese Umschrei-
bung schnell über den gesamten Wortschatz hinweg ausweiten. Es 
gibt also „naheliegende“ und „fernliegende“ Umschreibungen – da-
her die biblisch so gebräuchliche Wendung: „das sei ferne“ im Sin-
ne von „das kommt kaum oder so gut wie gar nicht in Frage“. Die 
„Befehlskette“ ist im ein oder anderen Falle nicht mehr sicher nach-
zuvollziehen,  und  der  vermeintlich  „gerade“ Weg  (der  zu  weite 
Sprung) darf wegen „Fallstricken unbekannter Position“ nicht ge-
gangen werden. (Die Natur der „Fallen“ oder „Minen“ im Wortfeld 
erklären sich noch mit allem folgenden Text). Die schon im Worte 
liegenden Warnungen müssen nicht zwangsläufig beherzigt werden. 
Der Ungehorsam gegenüber dem Deut, Wort oder Gebot ist prinzi-
piell möglich – man kann auch idiomatisch deuten – aber dem ent-
spricht deshalb noch lange keine echte „Wahlfreiheit“, denn der Ab-
weg führt ganz generell in die Sackgasse, und das heißt, in den Tod. 
Das ist dann wohl dort, wo ganz gewiss nicht mehr gewählt werden 
kann, sodaß in diesem Falle höchstens noch von einem Verzicht auf 
die Wahlfreiheit gesprochen werden darf.

Im Klartext: Die Nomen >Glaube< oder >Gelöbnis< bezeich-
nen eine Deutungs~ oder Wortauslegungsmethode von unbestimm-
ter Art, aber der „Glaube an den Deut, Theos, Zeus oder Deus“ be-
zeichnet hingegen eine ganz bestimmte Deutungsmethode, nämlich 
die, welche mit der Methode einer inzwischen ganz und gar aus dem 
Blickfeld  gedrängten Etymologie übereinkommt,  wie  sie  von den 



Stoikern aufgedeckt worden ist und derzufolge es sehr wohl mög-
lich ist, eine dem Nomen unterstellte Bedeutung zu beweisen oder 
zu wiederlegen (Verifikation u. Falsifikation). Es ist die einzige kon-
sequente  und  widerspruchsfreie  Methode.  Heutzutage  wird  diese 
Möglichkeit wieder bestritten, und zwar ausgerechnet von den am-
tierenden „Linguisten“ und ihren wissenschaftlichen Kollegen der 
„analytischen Philosophie“. Auf diese „Etymologie“ und ihr moder-
nes Problem werde ich darum gleich noch ausführlicher zu sprechen 
kommen.
 

Wer nun nur etwas genauer hinsieht, wird auch erkennen, dass 
diese „Theisten-Definition“ nicht allein auf meinem oder irgendje-
mandes „Mist“ gewachsen, sondern sehr gut am Wortlaut der hierfür 
verwandten Worte festgemacht ist.  Es ist eine Definition, die sich 
aus einem ganz notwendigen Grunde sehr eng am Wortlaut und der 
wortlautlichen Verwandschaft des zu definierenden Wortes orientiert 
und an Stelle des ansonsten immer nur mißachteten  Wortlautes (!) 
vielmehr allen gesellschaftlichen Druck von Seiten der Gerüchtekü-
che außer Acht läßt. Was Hinz und Kunz oder auch Herr und Frau 
„Pseudoetymologe“ von der wahren Bedeutung des ein oder ande-
ren Nomens halten oder nicht halten, hat dem „Gläubigen“ einfach 
nur am Arsch vorbei zu gehen, denn es kommt der Tag, da ihn der 
Herr  des Verstandes (= Logos) fragen wird,  warum er nicht  dem 
Herrn seines eigenen Gehörs folgte, und da wird er sich dann nicht 
mehr auf den Druck von Seiten der Meinung eines Herrn Hinz oder 
Kunz hinausreden können, denn die sind dann nicht mehr nur eine 
Minderheit, sondern überhaupt gar nichts mehr, denn „nicht mehr 
gegenwärtig“ und deshalb auch nicht gefragt (Was das dann heißt, 
erkläre ich ebenfalls noch ausführlicher).

Der Atomphysiker kann nicht beweisen, dass das, was er ledig-
lich „meint“ auch tatsächlich so heißt wie er es nennt oder wie er 
meint – das legt er lediglich so fest, und zwar in der Annahme, dass 
ihm diesbezüglich auch ebensowenig ein „Fehler“, ein „Teufel“ oder 
der Tatbestand einer Lüge oder Falschaussage nachgewiesen werden 
könne, denn an die Existenz eines Beweismittels für oder wider die-
se  Annahme, glaubt er ja ebensowenig wie an die Existenz einer 
dementsprechenden „Ermessensgrundlage“. Er glaubt, sein Dings-
bums hieße „Atom“, also das Unspaltbare (!). Inzwischen  glaubt er 
sogar, dass das Unspaltbare spaltbar sei, und er glaubt darüberhin-
aus auch noch, dass dieser Widerspruch längstens „verifiziert“ wor-
den, also eine „wahre Aussage“ sei. Daran erkennt man, was eines 
Naturwissenschaftlers überaus seltsame Auffassung vom „Beweis“ 
ist. Seine Vorstellung von Beweis verifiziert sogar ganz offensichtli-



che Widersprüche und setzt sich wie blind und betäubt darüber hin-
weg. „Wie taub“ oder „von Taubheit herrührend“ heißt im Lateini-
schen „absurdus“. Absurd sind genau solche Aussagen, in welchen 
die Vokabeln so verwendet worden sind, als ob deren Wortlaut kei-
nerlei Rolle spiele und der deshalb auch in keinsterleiweise berück-
sichtigt worden ist. Selbstverständlich ist das auch noch in anderer 
Hinsicht „absurd“, denn diesen Falles wären die Vokabeln jederzeit 
durch andere Vokabeln zu ersetzen, bei angeblich gleichbleibender 
Aussage. Sich einen solchen Schwachsinn auch nur vorzustellen ist 
schon schwierig! Denselben auch noch zu unterrichten und gegen 
Entrichtung  barer  Münze  zu  verkaufen  ist  dann  wohl  noch  viel 
schwieriger und auch umso unverschämter, aber am aller schwie-
rigsten ist es freilich, den vom Lehrstuhl herab zelebrierten Nonsens 
zu entschlüsseln, also zu verstehen. Die Studiengänge aller Fakultä-
ten  werden  allem voran  wegen des  immer  schlimmer  werdenden 
Kauderwelsches länger und länger, denn seine Übersetzung in die 
richtigen „Bilder“ seitens der Hörerschaft immer aufwendiger und 
anspruchsvoller.

 Der  Ausdruck  „Ja“  hieße  demnach ebensoviel  wie der  Aus-
druck „Nein“ oder wie die Ausdrücke „Vielleicht“, „Pantoffel“ oder 
„Volldepp“, denn wie es heißt oder lautet ist ja angeblich auch eini-
gen Etymologen zufolge so ziemlich egal. Selbstverständlich ist das 
„absurd“. Für dies bräuchte man noch gar nicht mal so genau zu 
wissen,  was  „absurd“ tatsächlich heißt,  denn zumindest  so  etwas 
ähnliches ließ sich auch schon seinem ganz und gar volkstümlichen 
Kontext entnehmen. Wortwörtlich genommen jedoch, meint dieses 
Adjektiv  nicht  mehr  noch  weniger  als  „den  (Wort-)laut  ignorie-
rend“. Dass das Nomen >Gott< wie „Guss“ klingt, ist dem Ignoran-
ten, Atheisten oder „Idioten“ kein Argument für die Aussage, dass es 
diesem  dann  auch  „inhaltlich“  mindestens  genausoweit  gleichen 
müsse, wie lautlich, denn das ist ja nun auch im Falle des Begriffes 
von einer „Atomspaltung“ nicht mehr so, und so wie dort nicht, so 
auch in ganz ausgespochen vielen weiteren Fällen nicht …, bla-bla-
bla,  blubb-blubb,  alles-nur-erkenntnistheoretischesgewäsch-gatze-
gatze, bla-bla-bla…! Wenn es nichts (verbindliches) zu sagen hat, 
wie ein Wort klingt, dann laß es doch immerfort anders klingen, und 
frag dann deinen Kollegen nochmal, was du damit seiner Meinung 
nach gesagt haben wolltest – du „riesen Rindvieh“. 

„Ja, was denn – ? – du denkst doch jetzt wohl nicht etwa, dass 
ich damit das gemeint habe, wonach es bloß klingt oder wonach in-
folge des Klanges allein deine Phantasie und Einbildung strebt! Stell 
dir mal vor: „In Wahrheit ist dieses (Schimpf-) Wort nur ein Faux-a-



mi,  beziehungsweise  nur  lautnachahmenden Ursprungs und  hat  
überaupt keine  eigentliche Bedeutung“ –  bla-bla-bla, alles-nur-p-
seudoetymologischedummschwätzerei, blubb-blubb.

 „Atomspaltung“  heißt  vielleicht  „Waschbecken“,  aber  doch 
nicht  „Atomspaltung“,  und  zwar „nachweislich“  schon gleich gar 
nicht, denn siehe: Wir Etymologen sind doch nur zum Schein Ety-
mologen,  also  „Pseudoetymologen“,  und  wissen  noch  nicht  mal, 
dass das Verb „heißen“ nichts wie nur „befehlen“ bedeutet. Die ei-
gentliche Funktion des Wortes ist uns armseligen Eierköpfen ganz 
und gar unbegreiflich, denn die ist schriftlich überliefert aber lesen 
können wir natürlich ebenfalls nicht, denn für dies muß man ja wie-
derum deuten können. Was ein Wort bedeutet oder nicht, ist doch 
angeblich nicht nachweisbar. Bitte „was“ soll da nun bewiesen wor-
den sein, als da was bewiesen wurde? Etwa, dass die Ungleichung 
„spaltbar = unspaltbar“ eine Gleichung ist? 

Wie der Atomphysiker, so kann auch der Pseudoetymologe nur 
dann und dort Gleichungen lösen, wo es um seine Gehaltsabrech-
nung geht, nicht aber dort, wo es ihn sofort den Job kosten würde. 
Mit der Nachricht, dass das Unspaltbare unspaltbar ist, kann man 
kein Geld verdienen, wohl aber mit so unerhörten Neuigkeiten, de-
nenzufolg das genaue Gegenteil dessen der Fall ist. Studiengebühr 
gibt‘s nur gegen Neuigkeiten oder Neudefinitionen, und wenn nun 
auch Sie genau nur diejenigen Neuigkeiten verzapfen wollen, wel-
che schon fast jedermann verzapft, dann müssen Sie sich auf einer 
Universität  darüber  erkundigen,  welches  die  soeben  angesagten 
Fehldefinitionen sind, denn „falsch“ lägen sie damit nur noch inso-
fern, als sie genau diejenigen verfehlten, die sich gerade im Umlauf 
befinden. 

 „Atom“ heißt und klingt wie Adam, Odem oder Atem, aber der 
Atomphysiker bildet sich tatsächlich ein, dass auch eine bloß von 
ihm festgelegte  Aussage  ebensoviel  wie  eine  „wahre“,  gewahrte 
oder fürwahrnehmbare Aussage ist. Das heißt, allein der Atheist und 
Naturwissenschaftler  gibt  sich  diesbezüglich  mit  Vermutungen 
zufrieden, und auch genau nur diese Eigenschaft ist es, welche den 
Atheisten  auszeichnet  und  vom  Theisten  ganz  wesentlich  unter-
scheidet! Glauben heißt weder vermuten noch annehmen, und ent-
weder „ge-laube“ ich oder ich „za-weifle“! „Vermuten“ jedoch, heißt 
zweifeln, und der Zweifel ist nun bekanntlich so ziemlich genau das 
ganaue Gegenteil  eines Glaubens.  Wer nur vermutet, der zweifelt 
auch,  und  wer  zweifelt,  der  gelaubt eben  keineswegs,  also  ist 
schlichtweg nur „ungläubig“, wer die eigentliche Bedeutung dieser 
oder jener Aussage nicht sicher „weiß“ oder dementsprechend nicht 



zu beweisen weiß. So einfach ist das zunächst einmal – der Atom-
physiker „weiß“ rein gar nichts! Der Atomphysiker weiß noch nicht 
mal wo oben und unten ist – das ist kein Witz –  denn  von genau 
nur ihm (dem Kollegen „Astrophysiker“) stammt die Rede, derzu-
folge es im Weltraum (= in  der  Welt!)  kein Oben von Unten  zu 
unterscheiden gibt.  Weil er nicht  weiß oder nicht akzeptiert,  dass 
eines dieser beiden Nomen mit „Unze“ und (gr.) „On-to“ verwandt 
ist,  weiß er auch nicht was es eigentlich bedeutet oder „wo“ und 
„wie“ es zu finden ist (nähere Erläuterung des „Unten /  Oben“ auf 
S.339). In der Tat orientiert sich diese Lagebeschreibung immer an 
der Position des nächstgelegenen Schwerezentrums, und zwar dies 
durchaus dem so verachtlichen Wortlaut der zugehörigen Adjektive 
ganz frei entnehmbar. Wenn der Astrophysiker also nur wenigstens 
Deutsch  könnte  (richtig  „deuten“),  dann  liefe  er  schon  erheblich 
weniger gefahr, ein so dermaßen blödes Zeug daherzureden. Seine 
Aussagen  sind  nur  mutmaßlich  „wahre  Aussagen“,  denn  ob  der 
Sachverhalt  tatsächlich so heißt  oder so bezeichnet  werden kann, 
wie nur er ihn heißt, nennt, formuliert oder bezeichnet, weiß er eben 
keineswegs genauer zu ermitteln. Er weiß gar nichts! Der vermeint-
liche „Wissenschaftler“ kann noch nichtmal nur beweisen, ob das 
Verb  „wissen“  (= weis-sagen!)  genau  nur  das  bedeutet,  was  sich 
vielleicht  gerade  nur  er  oder  nur  sein  Kollege  darunter  vorstellt. 
„Wissen“ tut er also rein gar nichts, denn auch nicht, ob sich sein 
Kollege genau dasselbe darunter vorstellt, und auch nicht, wie des-
sen Vorstellungen in Worte zu fassen sind, denn deren Inhalte ent-
sprächen  ja  dann  wiederum nur  diversen  Vorstellungen,  die  ihm 
auch keines anderen Weges als nur über die wortlautliche Analyse 
der Worte seines Kollegen zugänglich sind. „Entweder geht es über  
die Wahrung des Wortlautes oder es geht überhaupt nicht“, sagte 
der alte Zenon aus Kition. Das war der Gründer der griechisch-anti-
ken Philosophenschule „Stoa“, und der Gründer dessen, was auch 
heute noch „Etymologie“ genannt wird, allerdings gar keine „Ety-
mologie“  mehr ist,  denn in  die  heutige Zeit  hat  sich  allein diese 
Bezeichnung überliefert – keineswegs auch ihr eigentlicher (eigen-
tümlicher) Inhalt oder diesen Nomens „eigentliche Bedeutung“. 

Den  Begriff  von  einer  „eigentlichen  Bedeutung  des  Wortes“ 
haben die  neuzeitlichen  Pseudoetymologen so nach und nach für 
null und nichtig erklärt (↔ Ferdinand de Saussure u.a.), weil sie den 
für  eine  echte  „Etymologie“  notwendigen  Gedankengang  ihres 
Gründers schon von Anfang an nicht richtig begriffen hatten. Das ist 
aber in etwa so, als ob man auch in Zukunft noch „Fußball“ spielen 
wollte,  dies  allerdings  ohne  Fuß  und  ohne  Ball  weil  diese  zwei 
Dinge so schwer zu handhaben seien – leichter geht’s mit „Arbitra-



rität“ und „Konvention“. Selbstverständlich ist das dann noch übrige 
Spiel kein „Fußball“ mehr, und die nach de Saussure‘s ganz und gar 
unschlüssigen Theorie beschnittene Etymologie,  keine Etymologie 
mehr.  Ferdinand de Saussure (*1857 ;  †1913) nennt man heuten 
den Begründer der modernen Linguistik! Er war Schweizer, und ist 
deshalb dreisprachig aufgewachsen und geschult worden – allein es 
half nichts . Die „eigentliche Bedeutung“ des ein oder anderen Wor-
tes  gilt  seit  dessen  waghalsigem Statement  zum althergebrachten 
Wesen einer Etymologie ganz offiziell für „nicht mehr verbindlich  
ermittelbar“. Das heißt, Ferdinand hat die Etymologie neu definiert 
und über diesen Mißgriff das zugehörige Nomen nun ebenfalls zu 
einem dieser Idiome oder Eigennamen gemacht, welche wie „Hilde-
gard“, „Bello“ oder „Atom“ nun auch jedem anderen und jedem nur 
erdenklichen Ding, Hund oder Kinde zum Vornamen eignen. Nur 
noch Willkür und Übereinkunft (Arbitrarität und Konvention) spre-
chen dagegen, dieselbe Irrlehre nicht auch  Armleuchter,  Otto oder 
Kaiserschmarren zu nennen. Einsprüche dagegen wurden seinerzeit 
kaum laut,  denn wie schon angedeutet, sind solche „Koryphäen“, 
welche Zenons geniale Einsicht in diesen Sachverhalt nachvollzie-
hen könnten, schon wegen dessen mentalen Anspruchs von Natur 
aus dünn gesät und dementsprechend selten.

 Nun, was soll ich sagen (?) –  „wie die Giganten, so sind auch  
Koryphäen selten und dementsprechend einsam bis  traurig,  aber  
wegen des Aberwitzes der vielen mentalen Zwerge um sie herum,  
haben sie trotzdem noch reichlich zum Lachen und Tanzen. 

  
     Wer die Existenz Gottes nicht beweisen kann, der kann auch die 
eigentliche Bedeutung des Nomens „Gabel“ nicht  beweisen,  also 
die Existenz einer solchen ebenfalls nicht, denn „namentlich“ exis-
tiert diese freilich nur insofern, als der gefundene Gegenstand eben-
so  tatsächlich wie „nachweislich“ so hieße, wie da zunächst bloß 
behauptet. Hieße er nicht wirklich „Gabel“ sondern Giebel, Zwiebel 
oder  Furz, dann würde die zum Beweis herbeigetragene Gabel al-
lenfalls die Existenz eines solchen Giebels, einer Zwiebel oder eines 
Furzes  beweisen,  aber  noch  lange  nicht  ganz  ausdrücklich  „die  
Existenz der Gabel“. Das Verb >sein< oder >existieren< korrespon-
diert nämlich sehr eng mit dem Verb >heißen< (↔ hissen / issen  → 
Indikativ Päsens:  heißt / ist) und von daher auch sehr eng mit den 
Verben  >sagen<  und  >aussagen<  (↔  zagen  / zeugen  /  zeigen). 
Falls man also die „Wahrheit“ wissen, kennen, weis-sagen oder ein-
fach nur sagen wollte – „geloben“ womöglich (!) – dann müßte man 
allem voran die Bedeutung der Nomen jedweder Aussage kennen, 
inklusive  derjenigen  des  Nomens  „Wahrheit“,  denn  wegen  des 



„Wahrens einer Aussage“ kann sich „Wahrheit“ immer nur wörtlich 
oder „aussagenlogisch“ präsentieren. Der dahinterliegende Sachver-
halt braucht ganz bestimmt nicht „verifiziert“ werden, denn der ist 
immer schon irgendwie von Natur aus „wahr“, nämlich „fürwahrge-
nommen“. Wird aber die Aussage zum Inhalt und Gebrauch eines 
Nomens nicht gewahrt (= beibehalten), dann gerät die Aussage ganz 
zwangsläufig zum Widerspruch,  also zu einem Spruch wider den 
Spruch. Ein und dieselbe Silbe oder ein und dasselbe Wort – zum 
Beispiel das Adjektiv „un-spaltbar“(!) – soll dann einmal dieses und 
einmal jenes bedeuten, am besten aber gleich „zugleich“ dieses und 
jenes. Analog: „Das Unspaltbare ist spaltbar“ –  das ist so mit der 
allergrößte Blödsinn und Widerspruch den ein Naturwissenschaftler 
je vom Stapel gelassen hat – zumal angesichts der Tatsache, dass er 
diesen Spruch noch immer für „verifiziert“ hält, und dessen Richtig-
keit für bewiesen. Vielleicht meinte er damit ja aber auch gar nicht 
den Spruch oder die Aussage, sondern die „dahinterstehende Tatsa-
che“ – ?! –  dann früge sich anstelle dessen, jedoch, inwiefern oder 
weshalb diese je „bewiesen“ werden mußte … ! Ich dachte „Tatsa-
chen“ wären immer schon von Natur aus „tatsächlich“ so. Der Phy-
siker wollte doch wohl nicht etwa überprüfen ob die Tatsachen eine 
Halluzination sind. Noch alles klar soweit?

Der einem Nomen zugewiesene Gegenstand existiert selbsver-
ständlich,  aber  ob  der  so  wahrlich  wie  wirklich  „Gabel“  oder 
„Atom“ heißt, kann der Atheist ebensowenig beweisen wie die Be-
hauptung, derzufolge dem Nomen >Gott< nicht ebenfalls ein sol-
cher Gegenstand zugewiesen ist, denn letztlich ist das gehupft wie 
gesprungen: Kann er  das in  jenem Falle  nicht,  dann kann er  das 
auch im anderen Falle nicht – er könnte es also „sowieso“ nicht! Es 
ist exakt ein und dasselbe Problem, nur ist das bislang noch keinem 
aufgefallen, und wo doch, da war derjenige ganz offenbar und trotz 
alledem nicht im Stande, das Problem vernünftig zu formulieren und 
über dies hinweg laut(er) genug „publik“ zu machen, geschweige 
denn dazu, das Problem zu lösen. Ansätze und schriftlich niederge-
brachte  Aufforderungen dazu,  gibt  es  inzwischen schon zuhauf – 
das ist heute nichts neues. Es hieß schon des öfteren:  „Untersucht  
und definiert das ein oder andere infragegestellte Wort gewissen-
hafter, sonst findet ihr niemals dessen endgültige Antwort“ – „So-
lang der  Inhalt  eines  infragegestellten Wortes  nicht  geklärt  ist,  
kann darauf auch keine Antwort  die tatsächliche Antwort  sein,  
denn die ist immer nur das >ander Wort<  (↔Ante-wort) für das  
infragegestellte Wort.“ Das klang schon bei Aristotles, Zenon und 
nochmal bei Abälard („vox“ u. „sermo“) ganz deutlich an – doch 



wie genau das gehen soll, hat auch derjenige nicht endgültig zu er-
läutern gewußt,  welcher auch immer das nur anzuregen verstand. 
Zuletzt ist diesem Umstande der deutsche, noch lebende Philosoph 
und Theologe Robert Spaemann („Der letzte Gottesbeweis“) aus et-
was anderer Richtung aufgerückt:  Wenn die Wahrheit und Existenz 
Gottes nicht nachweisbar wäre, dann auch nicht die Wahrheit oder 
Existenz auch nur irgendeiner anderen Sache (= Sage / Aussage). 
Letztlich kam auch dieser Philosoph zu dem Schluß, dass der All-
mächtige mit der Beweiskraft jeglicher Beweisführung in eins fällt. 
Die Beweiskraft und die Allmacht sind auch zufolge seiner Argu-
mentation  ein  und  dasselbe  Ding  –  allerdings  brachte  er  diesen 
Schluß nicht auf der Formel allerküzeste Form. Der nach wie vor 
aktuelle  und noch immer  nicht  behobene  Denkfehler  erfährt  sich 
ganz  dem Worte „Fehler“ entsprechend, als ein „Fehlendes“: Die 
übliche Unsitte, dem ein oder anderen Nomen irgendeinen augen-
scheinlichen  Gegenstand  zuzuweisen,  ist  von  ebenso  fehlerhafter 
wie  „idiomatischer“  Natur.  Selbst  dem Nomen  „Gabel“  ging  ein 
Verb  im  Indikativ  und  Imperativ  vorraus  („Gabelung“  von  Ind.: 
„gabeln“ / Imp.: „gabel“ ↔ „geben“ / „gebe“, urverwandt mit Kopf, 
Kappe und  Koppelung, ferner verwdt. m.  Begabung /  Gabe).  Die 
wortlautliche Ähnlichkeit zwischen den beiden Nomen >Idiot< und 
>Idiom< kommt im übrigen ebenfalls nicht nur von ganz ungefähr. 
Einem Nomen kommt nämlich ein so handgreiflicher Gegenstand 
gar nicht wirklich zu – allein den sogenannten Idiomen sind dererlei 
„Gegenstände“ zugewiesen – und solange für den Unterschied zwi-
schen >Wort< und >Idiom< kein lauteres Bewußtsein entwickelt ist, 
kann  auch  nicht  besser  oder  deutlicher  zu  Bewußtsein  gelangen, 
dass Idiome nichts anderes als nur die  Früchte einer  ganz ausge-
wachsenen Idiotie oder „Idiomatik“ sind. Das Wissen um diesen Un-
terschied ist hier das „Fehlende“. Immerzu werden >Bedeutungen< 
mit handgreiflichen >Gegenständen< oder mit „Inhalten a-vokaler  
Natur“ verwechselt,  aber die beklagten und so heftig debattierten 
Unklarheiten existieren allein in Bezug auf die Verknüpfungen zwi-
schen Nomen und eingebildetem Gegenstand, denn solche Verknüp-
fungen sind sowieso nicht indiziert – nicht geboten (!) – und auch 
nur  darum  ebenso  variabel  wie  unverbindlich,  irreführend  und 
falsch. Das Problem ist schon genauso lange bekannt, wie das No-
men (lat.) „Idiota“ – (gr.) „idiotikos“:

„Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen, weder  
von dem, was oben im Himmel, noch von dem, was unten auf Er-
den, noch von dem, was im Wasser unter der Erde ist ... „



      (d.h.:  „Dingsbums  ≠  Nomen“)

Streiten kann man nur über die idiomatische Verknüpfung zwi-
schen Nomen und handgreiflichem oder irgendwie geartetem Ge-
genstand, aber nicht über die eigentliche „Bedeutung“ des Nomens, 
denn die  Bedeutung eines  Nomens ist  ganz  unweigerlich  an  den 
Wortlaut des Wortes gebunden und deshalb genauso invariabel wie 
der Wortlaut. Ist er aber invariabel, dann ist er natürlich auch unstrit-
tig und unbestreitbar, und deshalb kann die Existenz eines >Gottes< 
sehr wohl und sogar sehr leicht bewiesen werden. Zu diesem Zweck 
ist  lediglich nachzuweisen, dass das Nomen >Gott< auf dieselbe 
Sache  verweist,  wie  das  Nomen  „Guss“,  und  dass  das  Nomen 
>Guss< dasselbe  be-zeichnet,  wie  die  Ausdrücke „der  Gang der  
Welt“,  „der Lauf der Dinge“ oder „die Entwicklung der Dinge / Tie-
re / Welt“, denn deren Existenz ward bislang noch kein einziges mal 
angezweifelt. Auf die daraufhin von atheistischer Seite zu erwarten-
de, denn saudämliche Frage, ob man sich wie mit Gott etwa auch 
mit dem Lauf der Dinge unterhalten könne, würde ich auch ebenso 
dämlich antworten: 

„Versuch  dich  mal  ohne oder  gegen den  Lauf  der  Ding  zu  
unterhalten, und falls dir das nicht gelänge, dann versuch dich mal  
gegen oder ohne den Herrn des Verstandes zu unterhalten, und falls  
dir auch das nicht gelingen sollte, dann versuch es nochmal >mit< 
und mach dir  dann mal ein paar Gedanken zu deiner seltsamen  
Auffassung von eines Wortes eigentlichem Wesen oder Bedeutung,  
denn so wie‘s nun ausssieht, scheinst du lediglich nicht mehr alle  
Vokabeln, Tassen oder Präpositionen im Schrank zu haben.“ 

Ich  hab  sogar  schon  von  Leuten  gehört,  die  angeblich  dazu 
imstande gewesen sein sollen,  sich  mit >Freude< zu unterhalten, 
wonach wiederum andere Leute aufgetaucht seien – Atheisten, näm-
lich – die so eine „Personifizierung“ für überaus bedenklich hielten, 
denn mit dem Denken hatten‘s diese Aufgetauchten einfach nicht 
so. Man sagt auch: „Denken sei Glücksache“, und ich sage daher: 
„Das ist der Glaube ebenfalls – nämlich eine Gnade Gottes – aber  
Atheisten  sind  halt  nicht  nur  Legastheniker,  sondern  auch  noch  
Pechvögel, also gelingt ihnen weder das eine noch das andere.“ Es 
ist nicht der Christ, welcher einem Gott Arme und Beine andichtet – 
es  ist  vielmehr  der  Atheist  welcher  dies  dem  Nomen  >Person< 
andichtet, da er vom Deuten nämlich gerade ebensowenig Ahnung 
hat wie der Pauker vom Tuten oder Blasen. Vermutungen genügen 
ihm, und zwar dies vor allem dann, wenn es nur darum geht einen 
Dummen ausfindig zu machen und dementsprechend zu verurteilen, 
denn diesem die Dummheit „nachzuweisen“ ist viel zu anstrengend, 



zumal desjenigen Falles, da man gar nicht glauben kann, dass das 
überhaupt möglich ist  oder nötig.  Was heißt  (gr.)  >persono< und 
was heißt >personifizieren<?  „Dumme Frage“, sagt da der Atheist: 
„Das heißt natürlich einem Etwas zwei Arme und zwei Beine anzu-
dichten. Mein Name ist Hase – ich weiß bescheid!“

Wäre zu beweisen, was das Nomen >Gott< bedeutet oder nicht 
bedeutet – heißt oder nicht heißt –  ist oder  nicht ist –  dann wäre 
auch ebenso schnell geklärt, ob er existiert oder nicht existiert, be-
ziehungsweise „ist“ oder „nicht ist“. Dem interpersonalen Streit ent-
spricht nämlich auch ein regional begrenzter und innerpersönlicher 
Streit. Es ist zunächst ein innerer Streit der Person, welchen man 
auch Zweifel, Zwiespalt oder Zwietracht nennt, und erst in der Fol-
gestufe ein in die Welt geworfener Streit zwischen „Theisten“ und 
„Atheisten“. Selbiger herrscht nun auch innerhalb der sogenannten 
„Quantenmechanik“ und Atomphysik vor – die Quantentheorie ist 
nicht etwa ein „fertiges Ding“, wie der Name vermuten läßt, son-
dern eine riesen Theorienbaustelle, auf der sich die Ingenieure mit 
den Architekten und untereinander prügeln. Eine Übereinkunft oder 
„Einigkeit“ – dies im Übrigen ein nominal sehr naher Verwandter 
des Nomens „Innigkeit“ – ist somit hie wie da ganz leicht zu gefähr-
den. Eine Einigkeit alias Innigkeit – letztlich so oder so genannt nur 
die Möglichkeit, mit seienem Nächsten in den „siebenten Himmel“ 
einzugehen – (v)erwirkt sich also nicht nur im Zusammenspiel der 
Gebrüder und Geschwister eines einzigen Menschen Sohnes, son-
dern  auch  im  Zusammenspiel  der  Gedanken  und  Ideen  eines 
vollends  vereinzelten  „Exemplares  der  Gattung  Homo  Sapiens“. 
Letzteren  Falles  heißt  es  nicht  mehr  nur  „Streit,  Zwietracht  und  
Krieg“ sondern auch „Stress, Zwiespalt und Zweifel“, denn auch der 
>Streit< und der >Stress< sind zwei miteinander sehr eng verwandte 
Nomen.  Das  ist  beiden  anzuhören,  und  ganz  grundsätzlich  kann 
man sie auch immer gut gegeneinander austauschen. Sie sind sich 
lautlich ebenso nahestehend wie auch wesentlich oder sachlich na-
hestehend, denn es ist auch schon die „Sache“ der „Sage“ und „Su-
che“  nahestehend,  nämlich  „verwandt“! Von daher spielt  es  auch 
überhaupt  keine  Rolle,  wie  etwa  der  Arzt  oder  Psychologe  den 
„Stress“ zu definieren gedenkt, denn strenggenommmen fällt das gar 
nicht in sein Fach, und der hier in Verdacht geratene Zusammenhang 
zwischen Sache und Sage ist schon ohnehin nur ein „naheliegen-
der“ – auch wenn sich das jetzt auf den ersten Blick in Widerspruch 
zum ebigen  Kommentar  bezüglich  der  Idiotie  einer  Idiomatik  zu 
stellen scheint. Der  Sage entspricht durchaus eine  Sache, aber Sa-
che ist auch „Ding“ oder „Gegenstand“, doch der Gegenstand einer 



Betrachtung muß noch lange nicht der „Satzgegenstand“ (Subjekt!) 
oder „Gegenstand der Unterhaltung“ sein, und ein Gegenstand des 
Augenscheins oder des Gesichtssinnes ist noch lange nicht ein Ge-
genstand  des Gehörsinnes,  denn „Gabel“  ist  ja  auch  nicht  gleich 
Messer, Duft oder Geschmack. Um eine ganz gefährliche Verwechs-
lung kann es sich in diesen Angelegenheiten also noch immer und 
trotzdem handeln. Vereinfacht gesagt:  Sache ist halt nicht gleich  
Sache!  Auch innerhalb dieser einen Sache oder Sage sind etliche 
(andere) Sachen ganz streng auseinanderzuhalten.

Jesus sagte: „Selig ist, wer wurde, bevor er geworden ist.  
Wenn ihr meine Jünger werdet und meine Worte hört,  
werden diese Steine euch dienen. Denn für euch gibt es  
fünf Bäume im Paradies, die sich weder im Winter noch  
im Sommer verändern, und deren Blätter nicht herabfal-
len. Wer sie erkennt, wird den Tod nicht kosten.“  
    
                                           (Thomas-evangelium, Spruch 19)

>Baum< ist ein altes Synonym des >Sinnes< (↔ Sein = sinnen; Plu-
ral: „sind“ → Gesinde / Gesindel = Weggefährten / Wegelagerer; ur-
verwdt. m. Sonne,  Sonde,  Sund,  Sünde, Zunder,  Sohn,  Sühne,  Sand 
und  Gesandter ↔ senden ), während der anatomisch so versteckte 
„Gleichgewichtssinn“ entweder noch nicht entdeckt war oder dem 
Tastsinn zugerechnet wurde, was er ja letztlich auch ist.  Wieviele 
Sinnesorgane zu unterscheiden sind, ist aber auch heute noch um-
stritten. Der sog. „sechste Sinn“ fällt jedenfalls noch immer mit un-
ter den kognitiven (siebenten) Sinn:  Das „Zentralnervensystem“ ali-
as „Baum der Erkenntnis“ – derjenige geometrische Ort („Stamm“), 
in  dem alle  Sinnesstränge  zusammenlaufen.  Umgekehrt  verästeln 
sich schließlich auch diese Stränge zu einem Rezeptorengebilde, das 
dem üblicheren Bild vom Baume (od. Baumgruppe) durchaus ver-
gleichbar ist. Wohl aus ganz ähnlichem Grunde spricht man heute 
von einem „Kabelbaum“, falls ausreichend viel „Kabelsalat“ zu ei-
nem dementsprechenden „Gebilde“ sortiert und gebündelt werden 
konnte – der Bund (↔ binden / binde!; engl.: bound) ist denn auch 
allernächster Verwandter des >Baumes< und korrespondiert selbst 
dann noch immer mit dem „Gesinde“: Die englische Wendung „be 
bound for“ meint soviel wie „auf dem Weg sein (zu / nach)“ – der 
Infinitiv erster Person Singular des Verbums >sein<, also der Aus-
druck >bin< ist ein Ahnlaut des Verbums  >binden / bannen<. Deren 
Imperativ lautet >binde / banne< und korrespondiert ganz unmittel-



bar mit den arabischen Pränomina >Bin / Ben / Ibn< ( = „Nachfol-
ger von ...“ / „Gesandter des ...“) und dem neuhochdeutschen Aus-
druck „Bein“ nebst „binnen“, denn das eine Bein (engl.:  bone) ist 
des  anderen  Beines  Vorgänger,  „Vorweg-geher“  (Gesandter)  oder 
Nachfolger (!) – je nachdem. 

Wer will so viele Übereinkünfte zwischen Wortlaut und ordent-
licher Umschreibung, also zwischen Wortlaut und Wortlaut des laut-
lich allernächsten Kontextes noch einen nur rein zufällig zustande-
gekommenen nennen, oder einer Übereinkunft mit den bestenfalls 
auswendig zu lernenden Fehldefinitionen einiger Atheisten vorzie-
hen? Wo soll es übereinstimmen oder überhaupt nur „stimmen“ – 
soll das Gelöbnis schon in sich oder nur im Chor mit den Lügnern 
übereinstimmen?

 
Wie war das jetzt noch mal, mit dem Streit?

>Krieg< ist mit >Kriechen< (↔ Grätsche / Grieche, engl.: „greece“ 
/ Grazie / Kreta) und Krach verwandt, und nominal ist der Zweifel  
mit dem Teufel ebenso verwandt wie (dem) auch synonym, und folg-
lich existieren alle beide, denn aller Rede nach existieren ja auch der 
„Dübel“ (↔ Diabolie) und die Zwiebel (↔ Zweifalt). Die niederlän-
dischen  „Krachten“  bezeichnen  die  Gräben  alias  „Kanäle“  zwi-
schen zweierlei Ufern! Assoziiert oder sinnübertragend interpretiert: 
Wer mit seinem Nächsten einen „Krach“ hat, der hat zwischen sich 
und jenem einen „Graben“ (gegraben). Der ursprüngliche Sinn die-
sen Wortes ist  allerdings der  abstrakte  – nicht  etwa der konkrete 
oder handgreifliche „Graben“ – handgreiflich oder augenscheinlich 
wurde  der  Graben (das  Graben!)  erst  nach  einer  „Sinnübertra-
gung“. Erst die Linguisten der jüngeren und somit weit weniger er-
fahrenen Generation haben die Richtung solcher „Sinnübertragung“ 
umgekehrt  und  verdreht.  Nicht  der  Vorfahre  verwendet  den  Aus-
druck  „Himmel“  im übertragenen  Sinne  des  Wortes,  sondern  der 
moderne Meteorologe verwendet ihn derart,  denn „Himmel“ heißt 
keineswegs „Wolkendecke“ – weder „Wolkendecke“ noch „Sternen-
zelt“. Hier also ein kleines Rätsel für alljene,  welche die Ansicht 
vertraten, es sei naiv, Gott oder Götter im Himmel zu wähnen:
     >Himmel< korrespondiert etymologisch sehr eng mit den Aus-
drücken  >Hemmung<, >Hummel<, >Schimmel< und >Schimmer<, 
während dem Schimmer kaum ein anderes Wort so nahe steht wie 
das  Wort  >Zimmer< alias  >Kammer<.  Weitere  Verwandte  heißen 
>Hummer<, >Hammel<, >Kümmel< und >Kummer<. Die Preisfra-
ge nun – was hat ein Himmel mit Wolken zu tun, und was ist der ei-



gentliche Sinn des Verbums >schummeln<? Wie naiv ist es, ohne 
auch nur einen einzigen Anhaltspunkt daür zu haben, davon auszu-
gehen,  dass  Himmel  soviel  wie  Wolkendecke  bedeute?  Wie  naiv 
oder dämlich ist es, ohne auch nur einen einzigen echten Anhalts-
punkt dafür, davon auszugehen, die Rede des gläubigen Vorfahren 
sei das Zeugnis eines Aberglaubens oder einer ganz und gar abwegi-
gen Weltanschauung? Wissen Sie wovon die Rede ist,  wenn vom 
Himmel die Rede ist? Wenn nämlich „ja“, dann wäre das sehr gut, 
denn dann könnten Sie das auch beweisen und wären gerade ebenso 
wissend wie gläubig oder gelobend. Wenn aber „nein“, dann früge 
sich, wie Sie sich jemals zu sagen trauen konnten, dass es naiv sei, 
zu glauben, nach dem Tode in den Himmel zu kommen.

Wo oder was ist der Himmel?

Sogar die >Taufe< ist mit dem Nomen >Teufel< verwandt, und 
wie ich nachher noch näher erläutern werde, durchaus sehr „sinn-
voll“ und gut begründet – sogar im katholischen und evangelischen 
Sinne. Dass sich die Verlautungen in vielen Fällen schon auch laut-
lich ebenso nahe stehen wie „wesentlich“ oder sinnvoll, ist keines-
wegs nur ein „dummer Zufall“ oder nur die schwache Leistung einer 
in  jeglicher  Hinsicht  unzulänglichen  „Volksetymologie“.  Wie  das 
Nomen  klingt  oder  lautet,  ist  für  dessen  Bedeutung  wesentlich 
bestimmender  als  dessen  „Herkunft“,  aber  vor  allem  wesentlich 
bestimmender als  eines Atheisten  bloße Ansicht,  Einbildung oder 
Meinung,  und  sofern  dem nun  tatsächlich  so  wäre,  so  gölte  das 
natürlich auch für dessen Deutung des Nomens >Gott<. Für die ein 
oder andere Tatsache wäre es also ganz und gar unerheblich, was 
sich der Ungläubige unter diesem oder jenem Nomen vorstellt, denn 
solche Vorstellungen sind (vermutlich) so ziemlich das allerletzte, 
wonach sich der Inhalt eines Nomens zu richten gedenkt. Ob ein 
Gott existiert oder nicht existiert, hängt also ganz allein davon ab, 
was das Wort und die Worte seiner ebenso „gehörigen“ wie „hörba-
ren“ Umschreibung sagen, und nicht etwa davon, was die werten 
Herren Hinz oder Kunz sagen. Hinz und Kunz sind „Idiomatiker“ 
oder Linguisten, also lediglich Idioten, und in diesen Haufen gehört 
auch  eine  ganz  unvorstellbar  große  Menge  „Pseudoetymologen“, 
welche  das  Resultat  einer  Sinnübertragung  nicht  recht  von  einer 
„Bedeutung“  unterscheiden  können,  obwohl  sie  ansonsten  ganz 
gerne alles mögliche von allem möglichen unterscheiden. Echte Ety-
mologie ist Volksetymologie, denn es kann nicht angehen, dass sich 
die  tatsächlichen  Inhalte  einer  vorfahrenschaftlichen  Empirie  erst 
dann  unmißverständlich  überliefert,  wenn  jedermann  zum  „Sil-



ben-archäologen“ geworden ist, und erst dann letztgültig wüßte, wo 
das Wort ebenso ursprünglich wie tatsächlich herkommt oder wie es 
dereinst  lautete,  denn  diese  Forschung  verliert  sich  sowieso  und 
ganz unweigerlich in einer Vergangenheit, die noch keine „schriftli-
chen Zeugnisse“ aufzuweisen hat. Auf die Art und Weise, wie der 
Pseudoetymologe vorzugehen pflegt wäre der Sache nie und nim-
mer auf den Grund oder Ursprung zu kommen. In diesem Sinne gibt 
es also ohnehin keine letzte Gewissheit,  und Sprache wäre schon 
überhaupt  ein  ganz  ausgesprochen  übles  Ding,  wenn  sie  ihren 
Dienst nur mit Hilfe solch umständlicher Praktiken erfüllen könnte, 
die hierfür der ein oder andere Archäologe meint aufführen zu müs-
sen.  Des  Menschen  Nachfahrenschaft  wäre  so  ziemlich  aufge-
schmissen, wenn sie in dieser Angelegenheit auf die neumodischen 
Ansichten und Faxen ein und derselben Nachfahrenschaft angewie-
sen wäre. Anders gesagt, und gleich anhand eines Beispieles, das 
von gegnerischer Seite stammt:

Es ist völlig wurscht, dass das von Kolumbus aus der Karibik 
importierte Nomen „hamak“ (↔ engl.: „hamock“ / niederl.: „Hang-
mat“) nicht wirklich „Hängematte“ bedeutet, aber dennoch densel-
ben  Gegenstand  bezeichnet,  denn  es  bezeichnet  auch  „hangmat“ 
nicht  diesen  Gegenstand,  sondern  allenfalls  den  Lautgegenstand, 
und ebender klingt wie „Hängematte“. Ob sich der Holländer tat-
sächlich vom ursprünglicheren Wortlaut „hamak“ hatte inspirieren 
lassen, bleibt  ohnehin erst mal noch allerhöchst fragwürdig – ich 
meine, da sieht jemand genau nur diejenigen Gespenster, die er den 
Irren auszureden  versuchte. Nochmals anders gesagt – für die ganz 
besonders Begriffsstutzigen: Es existiert keine historische „Person“ 
oder Personenschaft  und auch  kein „ehemals  Eingeborener einer  
Muttersprache“, der je ganz zuverlässig darüber befunden hätte (od. 
darüber bestimmen konnte) was >hamak< oder >hangmat< bedeutet 
oder  nicht  bedeutet,  also  ist  diesem Holodri  auch  keineswegs  zu 
unterstellen, dass er sich mehr oder minder täuschen konnte als der, 
der es heute „Hängematte“ nennt und auch noch glaubt, das sei das-
selbe. Wer sagt denn, dass tatsächlich „hamak“ dieser Gegenstand 
ist? Sagte das vielleicht einer, der mehr ist als ich oder du? Soll viel-
leicht schon „aus Prinzip“ immer nur derjenige rechthaben, der frü-
her gelebt hat? Ist so ein Haitianer oder Vorfahre vielleicht schon 
von Natur aus schlauer als ein Holländer oder Nachfahre? In der Tat 
ergibt es nicht auch nur den allergeringsten Sinn, die Frage nach der 
ursprünglichen (eigentlichen) Bedeutung der Elemente unseres Erb-
wortschatzes in dieser Art und Weise anzupacken.

Der Pseudoetymologe sucht die vermisste „Wahrheit“ im ganz 
falschen Gewässer – auf jedenfall versucht er da einen „Fehler“, der 



in jedem dieser Fälle immer auf gleich zwei Seiten gemacht werden 
kann, nämlich „diesseits“ wie „jenseits“ des Jordans, immer nur ei-
ner einzigen Seite unterzuschieben. Das heißt, der Silben-Archäolo-
ge  (be-)  urteilt  absolut  parteiisch,  sobald  er  nur  noch  den 
vermeintlichen „Zeugnissen einer vergangenen Welt“ den Vorrang 
einräumt. Mit zusätzlichen aber nicht jedermann zugänglichen „äl-
teren“ Schrift~ oder Sprachzeugnissen bei der Hand, vermeint sich 
so mancher Etymologe im Besitz von so etwas wie höherem oder 
gesichertem „Geheimwissen“,  doch  dummerweise  zeugen  diese 
Zeugnisse  niemals  von  dem,  was  er  da  bezeugt  haben  will. Der 
Pseudoetymologe will hier sozusagen etwas wissen, was nicht ganz 
grundsätzlich jeder wissen könne – er möchte ganz gerne der einzi-
ge sein, der aufgrund seines seltenen Fundes nicht getäuscht werden 
könne, also dieser „eingeborene“ und dementsprechend eingeweihte 
„Adept“ einer Muttersprache, den es aber schon einer stoischen Ety-
mologie zufolge gar nicht geben kann und auch noch nie gegeben 
hat. Das ist dann auch der Punkt, an welchem dieser  Wortverstand 
der allermeisten Leute aussetzt und dann kapituliert oder scheitert. 
Doch um nun  allem weiteren  Mißverständnis  vorzubeugen,  noch 
einmal der Gedankengang dieses vermeintlichen Adepten: 

Der Silbenarchäologe meinte, dass die Übereinkunft zwischen 
der  Verknüpfung  eines  Gebrauchsgegenstandes  und  dem  Nomen 
„hamak“, und der Verknüpfung zwischen dem Nomen „Hangmat“ 
und ein und demselben Gegenstand,  keinesweg ein  logischer sei, 
und auch bezüglich der Tatsache, dass es in diesem Falle aber nun 
mal lautlich sehr gut paßte, nichts wie nur ein der niederländischen 
Sprache möglicher Zufall sei. Kurzum:

 (Engl.) „ship“ heißt zwar tatsächlich (nhd.) „Schiff“, aber „ha-
mak“ heißt nicht tatsächlich „Hängematte“ – die Übereinkunft der 
letzteren Art sei vielmehr einem nur ganz rein zufälligen Vermögen 
deutscher Sprache („Dutch“!) zu verdanken, denn in dem Lande aus 
welchem  dieser  Gebrauchsgegenstand  mitsamt  dem  Nomen  ür-
sprünglich kommt, heißt „hängen“ weder „ham“ noch „hang“, und 
auch „mak“ heißt dort weder „matt“ noch „Matte“. Diese zwei „nie-
derländischen  Verbi“  haben  im  Ursprungsland  der  Hängematte 
(d.h., in dessen Sprache) ganz andere Namen (od.Vokabeln).

Aha !!!  Vor dem Hintergrund solch verblüffenden Pseudoety-
mologenwissens, wirkt natürlich auch die Frage um so spannender, 
was denn dann das deutsche Adjektiv „matt“ mit dem Dingsbumms 
„Matte“,  „Maß“  oder  „Masse“  zutun  hat,  denn  der  Etymologe 
scheint ja ganz offenbar zu wissen, inwiefern, wie gut oder wie „lo-
gisch“ die „Matte“ zum Dingsbumms paßt. Vielleicht weiß er das 
andere dann ebenfalls, denn wenn nicht, so früge sich noch immer, 



woran sich  all  seine  Klugscheißerei  gedacht  hatte,  orientieren  zu 
können. Mir scheint nämlich nun sehr, an so gut wie gar  nichts, bis 
auf eben den Klang und den Laut. Kann das sein oder täuscht das 
bloß? >Hängen< ist im übrigen mit „hächeln“, „kacheln“ „kochen“ 
und  „schenken“  verwandt!  Was  ich  damit  sagen  will,  hab  ich  ja 
schon soeben gesagt: Ein Gegenstand der augenscheinlichen oder 
handgreiflichen Natur kommt so einem Nomen hie wie da nicht zu, 
und somit  bricht  des Pseudoetymologen schöne Theorie  vom un-
glaublichen Zufall, ohnehin ganz in sich zusammen, denn damit ent-
behrte sie ihrer Grundlage ebenso wie dem aller Rede zugrundege-
legten „Ding“. Des Menschen Sprache hat sich nicht zu dem Zweck 
erfunden,  die vielen „Dinge“ mit je einem Namen versehen zu kön-
nen, sondern die vielen „Dinge im eigentlichen Sinne des Wortes“ 
mit je einem Namen versehen zu können. Das ist ein vielleicht nur 
sehr feiner aber nichtsdestotrotz ein ganz ausschlaggebender Unter-
schied, denn wie das Wort schon sagt, sind „Dinge“ (↔ „Dank“ von 
„denken“)  keine  handgreiflichen  Gegenstände,  sondern  „Gedan-
ken“. Denn siehe: Auch sehr vielen Tieren ist eine gewisse Grund-
form der Sprache zu eigen – insofern ist diese die ursprünglichere 
und  einfachere  Form der  Sprache  eines  gebildeten  Nacktaffen  – 
doch wo sind nun da die Anzeichen oder Beweise dafür, dass ihre 
Ausdrücke oder Nomen zunächst (nur) „Konkreta“ bezeichnet hät-
ten,  und erst später die „Abstrakta“. Genau das Gegenteil  ist  der 
Fall: „Wau-wau-wau“ heißt entweder „verpiss dich“ oder: „ach, wie  
ich  mich  freu‘  (dich  wiederzusehen)“,  aber  ganz  bestimmt  nicht 
„Knochen“, „Fleisch“ oder „Räuberhöhle“. Ferner ist auch nicht an-
zunehmen, dass der Kuckuck den ganzen lieben Tag lang immerfort 
dieselbe Uhrzeit in die Wälder posaunt. Soll es da tatsächlich noch 
denkbar sein, dass die ursprünglichste Form des Inhaltes eines voka-
len  Ausdruckes  ein  Gegenstand  der  handgreiflichen  oder  augen-
scheinlichen Natur ist? Wenn aber „nein“ –  inwiefern meint dann 
diese so überaus gebildete Affenmutter, ihrem noch ganz und gar 
ungebildeten Affenjungen die Inhalte ihres Vokabulares mit dem af-
figen Zeigefinger bedeuten zu müssen? Seltsamerweise ist diese na-
turwissenschaftlich gedrillte Mama ja tatsächlich des aberwitzigen 
Glaubens, auf diese Art und Weise der noch größeren „Ursprüng-
lichkeit“ des Neugeborenen entgegenzukommen. Der Aberwitz be-
steht hier nun darin, dass dies so eine Art „Entgegenkommen“ ist, 
bei der man nicht weit zu laufen braucht, denn die Mutter ist ja be-
reits selbst davon überzeugt, dass den Vokabeln „Augenscheinlich-
keiten“ angehören. Wie nahe steht denn dann die Mutter so einer 
„Ursprünglichkeit“ – vielleicht  noch näher als  das Neugeborene? 
Ich glaube, diese Affentante folgt da nur der naturwissenschaftlich 



empfohlenen Theorie, derzufolge so eine Ursprünglichkeit mit vor-
fahrenschaftlicher  Dummheit  gleichzusetzen  sei.  So  ursprünglich 
wie einstmals war man quasi ebenso blöde wie abergläubisch, und 
heute ist man schon fast so schlau und intellignet, wie man es in 
mehr oder minder ferner Zukunft sein wird. Früher glaubte man an 
Zauberei und heute glaubt man an die Kraftfeldlinien, Strings und 
Branes eines „morphologischen Feldes“. Ich lach mich tot!

 >Ding< ist mit >Dank< verwandt – beider Nomen Lautwurzel 
ist der Imperativ des infinitiven Verbums „dengen“ (↔ be-dingen = 
be-denken), also „ting“ oder „thing“ (engl.: „think pink“) –  urver-
wandt  mit  >singen<.  Dieser  pseudo-etymologische  Schwachsinn, 
welcher bis heute schon viele Köpfe vergiftet hat und auf eine ganz 
falsche Fährte locken konnte, hat sich also erst mit dem Aufkommen 
der  jüngeren  und  dementsprechend  halbstarken Naturwissenshaft 
entwickelt, welche alle Mann dazu drängte, der haptisch-mechani-
schen Betrachtung einer Welt  den Vorzug einzuräumen. Dem alten 
Mißverständnis  entspricht  kein  „Aberglaube“  der  Vorfahren,  son-
dern  einer  der  „Techniker  und Ingenieure“  –  ein  Aberglaube  der 
„Leibhaftigen“ – denn die  Ahnen,  welche „das Ding“ auf diesen 
„ähnlichen“ Namen getauft haben, werden ja wohl gewußt haben, 
warum. Die Bezeichnung der Dinge war also mal eine ganz gut be-
gründete – nicht etwa eine „zufällige“ –  und der Nachfahre möchte 
diese Begründung nun weder (an-) erkennen noch beibehalten, ge-
schweige denn berücksichtigen. Der Vorfahre hat da etwas gewußt  
(weisgesagt), be-achtet  und  ge-achtet,  was  man  erst  neuerdings 
nicht mehr weiß und nicht mehr achtet, und welches auch nur des-
halb Schwierigkeiten bereitet. Woher wohl diese  Ahnung kommt? 
Doch wohl nicht von den Ahnen oder Ähnlichkeiten?!

Insoweit nun jemand schon verstanden hat, worauf ich mit mei-
nem Vortrag hinaus will oder anspiele, wird er mich vielleicht auch 
daran ganz gerne erinnern wollen, dass es überaus naiv sei, zu glau-
ben, dass sich diese (eventuell) schieflaufende Deutung und Sprach-
entwicklung mitsamt dem Vokabular ihrer nunmal völlig schiefge-
wickelten Semantik, noch jemals in meinem Sinne, also im Sinne 
einer „logischen Deutung“ korrigieren oder überhaupt auch nur ir-
gendwie änderen werde. „Die Lock ist schwer, und nun mitsamt ein-
hundert schwerbeladener Güterwaggons in voller Fahrt auf schon  
längstens verlegten Gleisen und Routen – völlig lachhaft, anzuneh-
men, diesen Zug noch aufhalten, geschweige denn abändern oder  
umkehren zu können“. 

„Na, ja ...“, sag‘ ich da: „ … guter Vergleich!“ Unter all den Zü-
gen, die nicht der Mensch wieder vom Gleis genommen hat, ist kein 



einziger, der nicht irgendwann auch von selbst entgleiste, dies also 
auch ganz ohne mein oder irgendjemandes Zutun. Naiv ist vielmehr, 
zu glauben, es hätte je wirklich ein Reich oder eine Hochkultur ge-
geben, die ihren tausendjährigen Geburtstag erlebten, und außerdem 
ist mir ganz und gar nicht danach, das zu ändern, sondern mehr da-
nach, es zu begründen. Freilich bleibt es nun erst mal so, wie‘s ist, 
und deshalb wird auch erstmal weiterhin die Karre gegen die Wand 
gefahren, vor Wut, Neid oder Eifersucht geplatzt,  Kinder und Frau-
en  sexuell  mißbraucht,  Soldaten  und  Zivilisten  erschossen,  ver-
brannt oder gesprengt, und Afrikaner oder Inder ebenso konsequent 
wie rigoros ausgehungert oder infiziert. Wie naiv, zu glauben, dass 
das jemals anders werden könnte. Übermorgen bist du der „Inder“ – 
so spielt das Leben nun mal. Ich will nicht sagen, dass sich das än-
dern soll  oder ändern wird,  sondern dass dies unter  den vorherr-
schenden Umständen und Voraussetzungen mitsamt  der  Welt  und 
ihrem Herrgott  vollends  „gerecht“  ist.  Wer  lügt,  kriegt  was  auf‘s 
Maul – total logisch! Wie man ans Essen gelangt, an Wohlstand, 
Frieden oder an  eine „freiwillig Geliebte“, geht aus der Überliefe-
rung hervor, und wer deren Worte anders deutet als „logisch“, geht 
ganz  selbstverständlich  „hopps“,  denn Wissen  oder  „Empirie“  ist 
dem Greenhorn  nicht  „angeboren“,  sondern  aufgeschrieben,  also 
muß man lesen  und deuten können, um an diese heranzukommen. 
Definieren ist  nun allerdings nicht dasselbe wie lesen oder deuten! 
Wer die Worte der überlieferten Erfahrung falsch auslegt oder umde-
finiert, macht  ganz selbstverständlich alles falsch. Der Allmächtige 
verantwortet sich dann nur noch dafür, dass die Wohltat ebenso zu-
verlässige Konsequenzen hat wie die Missetat. Diese zwei Taten un-
terscheiden  sich  ja  nur  insofern,  als  die  eine  unter  Rüchksicht 
erfolgt, und die andere eben nicht, und wer die Rüchsicht nicht auf-
bringen oder sein Auffassungsvermögen nicht nutzen möchte,  der 
darf sie ja auch sofort  wieder dort abgeben, von wo er sie her hat. 
Was ist daran ungerecht? Wenn du nicht schauen oder hören willst, 
dann mußt du eben fühlen, und ab und an ist das gefühlte Ding halt 
auch ein bewaffneter Hooligan oder ein vollbesetzter Omnibus, dem 
du im Wege standst. Manchmal ist es eine verbal vetonte Warnung 
oder Überlieferung und ein andermal ist es wieder ein Omnibus oder 
ein Gemetzel, aber jedesmal ist es ein „Numen“ – die Umschreibung 
für  den Wink (Gottes) der in vielerlei Gestalt auftreten kann – als 
leise  Erinnerung, aber auch in Form einer riesen Rennschelle. Das 
hängt ja immer nur davon ab, wie unempfindlich der Empfänger ist. 
Manche  hören  ihm  trapsen  –  andere  hören  das  nicht.  Manche 
hocken förmlich  auf den  Ohren,  und wieder  andere glauben,  der 
Herrgott flüstere ihnen auf hebräisch ins „Gewissen“. „Gewissen“?



„Was ist denn das?“ 

Schon mal ein Gewissen irgendwo „rumlaufen-sehen“? – dieses 
vielleicht sich mal irgendwo mit einem „Lebewesen a la Charles  
Darwin“ paaren sehen? Bitte nicht lachen! – Darwin war, wie schon 
eingangs erwähnt, in der Tat davon überzeugt, auf seinem Anwesen 
mehrere Lebewesen dabei beobachtet zu haben, wie sie dort ihr art-
übergreifendes Unwesen trieben: Das Rechnungswesen besprang da 
angeblich das  Sozialwesen und zeugte mit diesem mehrere kleine 
Bankwesen. Die Gilde der Zoologen beschwört seit dem beim Le-
ben ihrer Mütter, dass das Lebewesen nicht nur sichtbar ist, sondern 
auch sehr leicht zu vermessen, zu wiegen und zu zählen sei, also 
ebenso zahlreich wie verspregnt die Galapagosinseln bevölkerte. Ei-
ner der vielen Augenzeugen: „Okay, wir wollen nicht gleich über-
treiben, aber vierzehn Rechnungswesen und fast drei Un~ und An-
wesen waren  es mindestens“. („Lebewesen“ auf Englisch:  „living 
thing“!) Den Inhalt diesen und jenen Nomens kann man nun einer-
seit so deuten, als ob man schon total verblödet  wäre – ein Atheist  
womöglich –  aber auch so, als ob man nur ein ganz kleines biss-
chen dumm wäre und die Ähnlichkeit zwischen zwei Lauten noch 
gerade eben so für etwas größer und bedeutsamer hält, als die Ähn-
lichkeit zwischen den selben Lauten und etwas davon vollends ver-
schiedenem. Der „idiotische“ Vergleich, welcher schon dem uralten 
zweiten Gebot zufolge unterbleiben hätte müssen – der Vergleich 
zwischen Äpfel und Birnen oder zwischen Signifikanten und Signi-
fikaten – entspräche diesen Falles der zuerst genannten Deutungs-
weise. Der Zoologe tendiert freilich zu dieser: „Gewissen hat wo-
möglich mit 0-8-15 oder Holzwürmern zu tun, denn sobald die Ver-
gleichskriterien nicht mehr aus Knochen, Steinen oder versteinerten  
Knochen bestehen, kann man nicht mehr so ohne weiteres auf et-
waige Zusammenhänge oder dementsprechend aussagekräftige Ver-
wandtschaftlichkeiten schließen – jedenfalls dann nicht, wenn man  
sich auf die Knochen schon völlig festgefahren oder halt ein immens  
dickes Brett vorm Kopf hat. Von daher – dem Brette, nämlich –  ist  
also überhaupt nicht einzusehen, was das Gewissen mit einem Wis-
sen, Wasser oder Wesen zu tun haben soll, denn wie wir ja nun auch  
schon gesehen haben, sind die beiden ersteren unsichtbar , aber die  
letzteren beiden sichtbar ...“. Da ich mich in diesem Aufsatz ohne-
hin  noch  oft  genug  wiederholen  muß,  verzichte  ich  nun  auf  die 
nochmalige Erörterung der Frage, ob >Wasser< und >Wesen< tat-
sächlich sichtbar sind, und behaupte mal einfach, dass sie gerade 
ebenso  „unsichtbar“  sind,  wie  die  >Trägheit<,  die  >Beschleuni-



gung<, die >Schlaumachung< oder die >Schläue<.  

Vor allem Immanuel Kant betonte, dass Glauben nicht Wissen 
heiße, aber der Theist betont vielmehr, dass Zweifeln nicht Glauben 
heißt, und zwar weder „heißt“ noch „ist“. Die Frage nämlich, woher 
der Atheist oder der Theist seine Gewissheit allein bezüglich des In-
haltes  der  Nomen  „Gott“  oder  „Schöpfer“  bezieht,  greift  viel  zu 
kurz, denn tatsächlich fehlt es den meisten aller Menschen an  Ge-
wissheit bezüglich jeden auch nur erdenklichen Nomens – inklusive 
der Nomen „Messer, Schere, Gabel und Licht, ...“. Somit wären ge-
wisse Unsicherheiten bezüglich des Inhaltes allein dieses einen No-
mens noch ihr weitaus kleinstes Problem – es sei denn, freilich, ge-
nau nur dieser Inhalt beträfe schon das Problem allerhöchst selbst – 
nämlich das „Beweismittel“, beziehungsweise den ganz eindeutigen 
Hinweis oder eben diesen „Deut“!

 “Deut“ wie „Deus“, oder „Gott“ wie „Guss“! Auch diese no-
minalen Ähnlichkeiten sind (vermutlich) nicht nur ein dummer Zu-
fall oder „ganz ohne Bedeutung“. Lediglich das zoologische Gemüt 
tut sich mit derartigen Vergleichen so enorm schwer, denn auf das 
Recht,  aus  formalen  Ähnlichkeiten  Schlüsse  zu  ziehen,  hätte  es 
wohl ganz gerne das Monopol. Fair ist das zwar nicht – eher inkon-
sequent –  aber sehr lukrativ ganz bestimmt.  

Der Atheist verfügt bei Lichte betrachtet über keinerlei Gewiss-
heit bezüglich der Wahrheit auch nur irgendeiner seiner Aussagen, 
denn diese stehen allesamt auf  Idiomen, deren Bedeutung in noch 
keinem einzigen Falle ebenso nachdrücklich infragegestellt oder be-
wiesen worden ist, wie im umstrittenen „Glaubensfalle“. Das soge-
nannte „schlechte Gewissen“ korrespondiert sehr eng mit eben die-
sem Mangel an „Gewissheit“. An seine idiomatischen Zuweisungen 
kann  der  Atheist  bestenfalles  und  ebenfalls  nichts  als  nur 
„glauben“, doch wie ich schon erklärte, noch nicht einmal das. No-
minal ist >Wissen< mit >(Be-) weisen< verwandt. „Wissen“ tut der 
Atheist also überhaupt gar nichts, denn für dies müßte er auch in der 
Lage sein, zu beweisen, dass seine Aussagen (= seine Vokabeln) in-
haltlich mit dem übereinkommen, was er bislang immer nur zu be-
haupten brauchte, doch ebendas kann er nicht und hat er auch noch 
nie getan. Allem voran von dieser Problematik handelt das vorlie-
gende Buch: 

Kaum ein Mensch weiß ganz sicher wovon er redet sobald er  
auch nur von irgendwas redet, oder wovon die Rede ist,  sobald  
ihm auch nur irgendeine Rede zu Ohren kommt oder schriftlich  
in einem dicken Buche buchstäblich vor Augen geführt wird. Re-



den kommt von „raten“(!),  und der Inhalt  eines Wortes richtet  
sich ganz grundsätzlich niemals nach dem, was sich jemand nur  
einbildet oder nach dem, was Hinz und Kunz lediglich vermuten,  
behaupten oder unterrichten. 

Selbiges gilt natürlich auch und vor allem für die Rede solcher 
Personen, welche uns im Rahmen dieser mehr oder minder „logi-
schen“ Debatte, viel lieber die Logik selbst näher erklären wollen. 
Das ist dann auch der Punkt, welcher ihnen die  Etymologie so ge-
fährlich  macht,  und  selbst  Kantens  Kritik  der  reinen  Vernunft  in 
Null-Komma-Nix niederzureißen vermag.  Wer die Existenz Gottes 
weder zu beweisen noch zu widerlegen weiß, der weiß überhaupt 
gar  nichts,  denn eben der,  welcher von ebenso fraglichem Wesen 
wie auch von fraglicher Existenz ist, ist eben nur ganz genau dersel-
be wie der Deut! Deut meint Deus, und Deus meint Gott. Gäbe es 
Gott nicht, dann auch nicht die Möglichkeit,  zu ermitteln ob eine 
Aussage richtig oder falsch ist, denn dieser Unterschied basiert ganz 
gewiss nicht nur auf Einbildung oder (nackter) Behauptung. Sie ba-
siert auf Deutung alias Demonstration. Wer den Inhalt des ein oder 
anderen Nomens nicht beweisen oder demonstrieren kann, kann sich 
auch kein „Wissen“  zusprechen.  Erst  mit  dieser  Aussage  und Er-
kenntnis,  ist  das eigentliche Allerweltsproblem auf den Punkt ge-
bracht. Wissen schreibt man nämlich nur deshalb mit zwei „S“, weil 
es  von  den  Verben  „weis-sagen“,  beziehungswiese  „weise-sein“ 
oder „weis(e)-sehen“ (= hellsehen) abgeleitet ist, und da es von die-
sem abgeleitet ist, kann es auch nur das und nichts anderes heißen, 
bedeuten,  demonstrieren,  zeigen,  bezeugen  oder  bezeichnen.  Das 
darin enthaltene Verb >sein< ist nämlich auch noch mit  sehen,  sa-
gen,  sägen,  säugen,  zeugen und  siegen urverwandt  –  auch  mit 
(engl.) „sign“. Wer also den Inhalt der Nomen weder zu beweisen, 
noch zu demonstrieren weiß, der kann auch nicht von sich behaub-
ten, auch nur irgendwas zu „wissen“ oder weiszusagen, denn auch 
was Wissen ist oder nicht ist – heißt oder nicht heißt – richtet sich 
nicht  nach  dem  Willen  oder  der  Einbildungskraft  eines  Wissen-
schaftlers oder eines werten Herrn Immanuel Kant.  Auch mit der 
Zeit verändert sich eines Nomens Bedeutung keineswegs. Das ist 
ein  pseudolinguistisches  Ammenmärchen.  Was  sich  da  ändert  ist 
vielmehr wie Hinz und Kunz es deuten, aber was das Nomen heißt 
oder nicht heißt – zeigt oder nicht zeigt oder ist oder nicht ist –  rich-
tet sich auch nicht nach der „Mehrheit“ aller Wissenschaftler, denn 
noch nichtmal nach der Mehrheit aller zeitgenössischen Sprachteil-
nehmer oder deren neuen „Sitten“, geschweige denn nach Hinz oder 
Kunz. Doch Vorsicht: „Sprachteilnehmer“ ist strengenommen jeder, 



jedes und alles, was an einer Sprache teilnimmt oder  teilhat, wes-
halb ich auch nur jedem raten kann, von diesem Begriff den weitest-
möglichen Abstand zu gewinnen, denn die Erörterung eines solchen 
verlöre sich nur allerschnellstens ins Uferlose. Diese „Menge oder  
Mehrheit aller Sprachteilnehmer“ muß bei Erwähnung stets näher 
bestimmt und solchermaßen eingeschränkt werden, da es  nämlich 
ansonsten tatsächlich diese >Mehrheit< wäre, welche die Bedeutung 
des Wortes regiert,  denn es hat schlichtweg alles an Sprache teil, 
doch  das  wiederrum ist  nicht  identisch  mit  dem kleinen  Haufen 
„Nachfahren des Affen“. Der Affenzirkus regiert ganz strengenom-
men überhaupt gar nichts!

 Allein über diesen Ansatz einer Erkenntnis oder Einsicht,  ist 
aus dem personalen Zweifel und aus dem interpersonalen Glaubens-
streit  allmählich herauszufinden,  und ein Gottesbeweis tatsächlich 
zu leisten. Alle anderen sogenannten „Gottesbeweise“ gelten ja be-
kanntlich  als  mißlungen,  beziehungsweise,  einen  echten  Beweis 
nicht wirklich enthaltend. Im erwähnten Glaubensstreit, nämlich im 
Zweifel bezüglich seiner Auffassung von Wahrheit und wahrer Aus-
sage, steckt der Atheist und Naturwissenschaftler also „knietief“. Al-
lerdings: Der berühmte „ontologische Gottesbeweis“ kann schon mit 
nur einem kleinen bischen gutem Willen sehr gut als ein „etymolo-
gischer Gottesbeweis“ verstanden werden und ist dann grad ebenso-
viel  wie  der  hier  und  im  Folgenden  geführte  Beweis  –  also 
tatsächlich ein „echter“ und gelungener Gottesbeweis. Den Urhe-
bern Anselm und Abälard ist dabei lediglich ein ebenso verzeihli-
cher wie winziger Lapsus unterlaufen. Es fehlt ihrem ontologischen 
Gottesbeweis nur ein klitzekleiner Extraverweis, an dem aber auch 
nur solche (iron.) „Vollagenten“, hängen bleiben, denen die Fähig-
keit zur selbständigen Ergänzung fehlender Selbsverständlichkeiten 
ganz und gar abgeht: Die besondere Hervorhebung der gemeinsa-
men Wortwurzel dieser beiden sich ansonsten recht unähnlichen No-
men „theos“ und „thein“ (→ zeihen, sein, zeigen, zeugen, …). Hier 
käme einem also schon sehr zu Hilfe, falls man schon mal hörte, wie 
ein Engländer das altgriechische „th“ ausspricht. Eigentlich macht 
er das nahezu genauso wie ein Deutschländer, welcher immerfort 
lispelt und infolgedessen das „S“ nicht richtig hinkriegt: 

„Fein oder nicht fein – daff ift hier die Frage …!“

Gott ist „das Sein“ schon allerhöchstselbst – und dass er das tat-
sächlich ist, respektive heißt, kann etymologisch ermittelt und nach-
gewiesen  werden.  Kantens  Bedenken  bezüglich  einer  „ontologi-
schen  Surrealität“  diesen  angeblich  bloß  verbal,  kritisch  oder 



„mental“ indizierten (höchsten / bestmöglichen) Seins, tut da näm-
lich überhaupt gar nichts zur Sache, denn diejenige Art von Realität 
oder Existenz, nach welcher nur diese Bedenken und Untersuchun-
gen suchten, ist bei Lichte betrachtet noch nichtmal in oder an der 
nur gewöhnlichen, handelsüblichen oder handgreiflichen Realität zu 
finden. Kant wußte lediglich nicht, was glauben oder geloben heißt, 
und  in  Ermangelung  solch  etymologischer  (Er-)  Kenntnisse,  ver-
meinte er wohl auch das Wort >Realität< mehr als nur wörtlich neh-
men zu können. Wirklichkeit braucht nicht mehr können als nur zu 
wirken.  Was er da zu extrapolieren suchte – „Transzendenz“ wo-
möglich – hat in der Realität gar keinen Gegenstand. Es ist nichts 
als nur das verwirrend hochtrabende Geschwätz eines Wichtigtuers, 
der sich bloß selbst zu banal war. Nicht Kant ist schwer zu verste-
hen, sondern Kant hat Anselm nicht verstanden.
  

 Mit diesem „Verdacht“ – demselben nun bald über zwei Jahr-
zehnte ebenso hartnäckig wie „fasziniert“ nachgegangen – sah ich 
schon relativ früh „ein riesen Faß aufgemacht“, denn das rechtfer-
tigte eventuell die lautlich so weitreichende Übereinkunft der beiden 
Nomen >Deut< und >Deus<,  und eine  ernsthafte  Infragestellung 
der  naturwissenschaftlichen  Auffassung  oder  „Definition“  vom 
semantisch so nahestehenden „Beweis“ (Deut = Hinweis = Beweis  
= Monstrum od. De-monstratio), die ja noch immer auch gegen eine 
Beweisbarkeit  dieser  infragegestellten  Existenz  fungiert.  Bislang 
war man immer davon ausgegangen, dass zwischen dem Wortlaut 
und dem Inhalt eines Wortes keinerlei (verbindlicher) Zusammen-
hang bestehe – schon gar nicht  ein „logischer“. Man dachte,  der 
Inhalt  oder  die  „Bedeutung“  einer  Vokabel  richte  sich  stets  nach 
dem „Willen“ der Mehrheit aller Sprachteilnehmer und manchmal 
auch einfach nur nach dem Willen eines Zoologen, eines Astrono-
men oder irgendeiner namhaften Universität. Das wäre dann in der 
Tat allerhöchst unlogisch. Wenn nun aber auch noch diese beiden 
Nomen auf eine gemeinsame Lautwurzel zurückzuführen wären – 
nachweislich (!) –  ließe sich vielleicht auch nachweisen, dass sie 
nur ein und dieselbe Sache bezeichnen, und auf einem wesentlich 
zugänglicheren, aber nicht weniger bedeutenden „Wissensgebiet“ zu 
diskutieren sind. Ohne einen „Deut“ entbehrte der Mensch auch der 
Möglichkeit, Erfahrung zu überliefern, und das ist immerhin dieje-
nige Sache, auf welcher die spezielle Form seines Daseins beruht. 
Es ginge also auch auf diesem Gebiet  um „Leben und Tod“, um 
Gewissheit,  um Dankbarkeit  und  Denkbarkeit,  um Vorsicht,  Ein-
sicht, Ansicht und Absicht (Wille) und um Liebe,  Hoffnung  und 
Erkenntnis. Der Verdacht ist ganz zweifelsohne ein sehr, sehr nahe-



liegender.
Nicht ganz sicher zu wissen, ob der ein oder andere Gegenstand 

tatsächlich „Gabel“ oder „Teller“ heißt – Teiler, Zähler, Keller, Kelle  
oder Zelle (i.S.v. „Verließ“) – heißt natürlich auch, nicht ganz sicher 
zu wissen, was Recht oder Unrecht ist oder heißt, denn dann weiß 
man auch nicht ganz sicher, ob es nun mehr „heißt“ oder „ist“. Die 
beiden  Infinitive  „issen“  (Indikativ:  „ist“)  und  „hissen“  (Ind.: 
„heißt“ od. „hisst“  ↔ engl.“hit“ und „heat“) sind obendrein auch 
noch mit den Verben „hassen“ und „heizen“ urverwandt – nicht nur 
miteinander – doch wer wollte das schon so genau „wissen“ oder 
bewiesen haben? Auch Kant hielt das für ganz und gar unnötig, was 
freilich  nichts  anders  heißt,  als  dass  selbst  ihm schon  die  bloße 
Behauptung  vollends  genug  war.  Sobald  es  auf  genau  nur  diese 
Genauigkeiten in Wissen und Weissagung ankommt, machen auch 
solche „Spezialisten“ schnell  einen Rückzieher,  die  zunächst  sehr 
vorlaut behauptet hatten,  ganz gut zu „wissen“ wovon sie Reden 
und in dieser Angelegenheit ganz unbedingt mitreden zu können. Im 
Handumdrehen stellt sich dann aber doch heraus, dass ihnen eine 
„re-ligio“ (lat.= Rücksicht / Gewissenhaftigkeit) in der ganzen Voll-
ständigkeit  ihres  Namens  ein  etwas  zu  anstrengendes  und  zu 
schwieriges Gebiet ist. Wer nicht richtig sprechen kann, kann dann 
aber natürlich auch ebensoweig „rechtsprechen“, denn das geht ja 
nun wohl ganz offensichtlich „irgendwie hand-in-hand“. Ihre Welt 
scheint ihnen infolgedessen allerhöchst ungerecht, obwohl sie aller-
höchst gerecht ist. Wenn sie sich dann mangels Sachkenntnissen zu 
einem Rückzieher gezwungen sehen, dann verschanzen sie sich mit 
Vorliebe hinter dem scheinbar so einleuchtenden Satz, demzufolge 
es „so etwas wie Wahrheit“ ohnehin nicht  gäbe, doch das ist bei 
Lichte betrachtet nur „dasselbe in Grün“. Analog: „So etwas wie  
einen Gott gibt es nicht“ oder „So etwas wie Gerechtigkeit gibt es  
nicht“,  beziehungsweise  „Die  Welt  ist  ungerecht“.  Dasselbe  aber, 
nicht in Grün, sondern in Blutrot: „Für Falschaussagen, Fehl- oder  
Vorurteile wird niemand zur Rechenschaft gezogen, denn so etwas  
wie Falschaussagen oder Lügen gibt  es  dann natürlich ebenfalls  
nicht.“ Analog: „Schadlos hält sich auch der, welcher die Worte der  
Überlieferung (der Empirie einer Vorfahrenschaft) anders deutet als  
vorgesehen, denn auch so etwas wie eine Vorsehung gibt es dann  
nicht“.  Na ja  –  kann sein!  Möglicherweise  gibt  es  dann auch  so 
etwas wie eine  Vorsicht nicht, denn auch die ist nur „dasselbe in  
Grün“. Es kann aber auch sein, dass hier nur jemand nicht ganz firm 
in Sachen „Deutsch und Deutung“ ist, denn man sagt ja auch, dass 
nicht  richtig  denken kann, wer schon nicht  richtig  sprechen oder 
rechtsprechen  kann.  Der  Atheist  wiederspräche  sich  da  sowieso, 



denn wenn es so etwas wie Wahrheit nicht gäbe, dann auch nicht so 
etwas wie eine  Wahrung, eine  Ware   oder eine der Ware typische 
Trägheit oder „Treue“ (engl. „truth“!), und soetwas wie einen natur-
wissenschaftlichen Beweis nebst „Konstanten“ gäbe es dann eben-
falls nicht, doch von all diesen Dingen redet er alleweil. Wie wollte 
man unter solch miserablen Umständen schon gleich mit Erfolgen 
im Glauben rechnen? Selbstverständlich gibt es eine Vorsehung (!) – 
es gibt lediglich das nicht, was sich der Atheist oder Legastheniker 
darunter  vorstellt,  doch  das  ist  allein  sein  eigenes  Bier,  nämlich 
nichts als nur ganz enorm trübes „Wasser“. 

Für das, dass der Atheist die eigentliche Aussage diverser Aus-
sagen  oder  Worte  nicht  kennt,  erkennt  oder  anerkennt,  kann  der 
Theist so gut wie überhaupt gar nichts. Völlig unstrittig ist zunächst 
einmal, dass der Atheist keinerlei Bedarf darin sieht, die angebliche 
(bloß eingebildete) Bedeutung seiner Nomen (Aussagen) zu bewei-
sen – er sieht dafür noch nichtmal eine Möglichkeit, denn die Exis-
tenz eines letztgültigen „Prüfsteines“ hat er da ja schon geleugnet. 

 
In der Natur der Sache lag (für mich) obendrein auch noch die 

Aussicht auf eine nicht weniger ernstzunehmende Falsifikation sol-
cher wissenschaftlichen  Aussagen,  die  heute  und ebenfalls  „welt-
weit“ als empirisch verifiziert  (≈  „bewiesen“) gelten,  obwohl sie 
ihre vermeintliche „Bewahrheitung“ allein aus den unlauteren Mög-
lichkeiten  der  Definition  holen.  Dieser  zufolge  könnte  selbst  ein 
„Fernseher“  vom Affen  abstammen  –  für  dies  darf  man  nur  die 
Nomen,  aus welchen sich derartige Falschaussagen zusammenset-
zen, nicht allzu „wörtlich“ nehmen, sondern nur der neueren Defini-
tion entsprechend „auslegen“. Nichts ist leichter als „per Definition“ 
zu  bestimmen, dass das Nomen >Fernseher< schlicht  und ergrei-
fend – „ab heute und für alle Zukunft“ –  nur noch das bezeichnet, 
was vom Affen abstammt. Insofern stimmten alle weitern Ausagen 
hierzu freilich, aber das irritierte auch die wörtliche oder „logische“ 
Entschlüsselung  früherer  und  wesentlich  älterer  Aufzeichnungen, 
und stellte schließlich auch noch die Leberwust einem Kugelschrei-
ber gleich, und zwar wann und wo auch immer gerade nötig. Natur-
wissenschaftliche  Aussagen setzen  sich  aus  nichts  als  nur  eigens 
dafür definierten Idiomen und Eigennamen zusammen.

Eine Definition erledigt sich bei Lichte betrachtet schon mit der 
ersten  blöden  Behauptung,  denn  rein  formal  (aussagenlogisch) 
unterscheiden sich diese beiden in überhaupt gar nichts, und somit 
läßt sich gleich die Behauptung selbst als „Definition“ heranziehen, 
wonach die Gefahr, etwas falsches zu sagen, ein für allemal aus der 
Welt geschafft wäre. Die zur Falschaussage gebrauchten Vokabeln 



werden quasi gleich mit dem Aufsagen der Falschaussage umdefi-
niert: „5 = Elf“ – das ist eine Definition des Ausdruckes „5“ oder 
eine Definition des Ausdruckes „Elf“, aber allem voran ist es das 
Paradebeispiel einer Falschaussage. „Verifikation“ ist also gar nicht 
so schwer,  wenn man's leicht nimmt“ – aber noch leichter,  wenn 
man dieselbe einfach nur „für“ Definition nimmt – nämlich anstatt 
einer Verifikation. Doch ganz unter uns: Am allerleichtesten ist Wis-
senschaft genau dann, wenn man das Volk und Publikum für dumm 
zu verkaufen weiß. Doch nun – „zum mal drüber nachdenken“ – die 
Schlagzeile des Tages:

 
Es existiert keine Wissenschaft – die Existenz einer Wissen-

schaft  ist  ebensowenig  beweisbar,  wie  die  Existenz  eines  oder  
mehrerer Atheisten oder eines oder mehrerer Wissenschaftler!

 
Na – wie hört sich das an – ? – und auf wessen Seite läge nun 

diese scheißblöde „Beweislast“, welche in diesem Zusammenhang 
immer  so  gerne  diskutiert  wird?  Natürlich  ist  die  Existenz  eines 
Wissenschaftlers  beweisbar,  allerdings  nicht  unter  den  Bedingun-
gen, Einwänden und Anforderungen, die der Hobbylogiker und Na-
turwissenschaftler an den Beweis der Existenz Gottes gestellt hat. 
Es genügt diesen beiden nicht, dass hierfür nur irgendjemand einen 
Gegenstand vorführt und diesen dann mit dem Nomen „Gott“ beti-
telt, aber im Falle des Beweises der Existenz eines Wissenschaftlers 
genügt ihnen solches durchaus – man nennt derartige Argumentatio-
nen „inkonsequent“ und muß nun schwer damit rechnen, dass solche 
Inkonsequenz auch den rein naturwissenschaftlichen Betrieb durch-
setzt.  Dumm auch, dass  dem Nomen „Wissenschaft“ kein augen-
scheinlicher  Gegenstand  zugrundeliegt,  und  deren  Existenz  somit 
noch nicht  mal mit  der  naturwissenschaftlichen Pseudobeweisme-
thode  bewiesen  werden  kann,  die  ohnehin  nichts  beweist.  Ergo: 
„Naturwissenschaftler sind außerstande, die Existenz von Naturwis-
senschaftlern zu beweisen – vermutlich existieren sie  gar nicht  –  
und dennoch an sie zu glauben, ist allerhöchst naiv“ 

Wenn auch im ein oder anderen Falle stimmt, was mit der ein 
oder anderen (naturwissenschaftlichen) Aussage gemeint ist – etwa:
„Fossile Knochen eines rezenten Fernsehers und eines weitsichtigen 
Fernfahrers  gefunden  –  anatomisch  verblüffende  Übereistimmungen  
festgestellt“ – dann muß noch lange nicht stimmen, was mit der Aus-
sage gesagt ist, denn was gemeint ist, ist dann allenfalls in der Defi-
nition oder Umschreibung nachzulesen, doch für dies benutzt man 
nun abermals nur Aussagen und Nomen, also wieder nur solche, die 
nicht  sagen was  sie  meinen,  sondern  ebenfalls  nur  meinen.  Die 



Meinungen oder Gedanken der definierenden Person (i.d.R. Profes-
soren,  Poeten, die „Gosse“ u. Buchverlage  ↔„Lexikon“) kann ihr 
aber an Stelle dessen niemand an der Stirn ablesen. Ergo: Du kannst 
dir den Inhalt bloß „definierter“ Aussagen selbst dann noch aussu-
chen, wenn die Aussage schon schwarz auf Weiß gedruckt und nota-
riell  doppelt und dreifach beglaubigt ist, denn eine Definition aus 
Vokabeln,  die  ebenfalls  nur  per  gleichartiger  Definition  zu  einer 
Aussagekraft  gelangen sollen,  bildet  ganz schnell  einen Kreis,  in 
dem sich einmal abgesehn von einem Kreisschluß rein gar nichts 
beweist – weder beweist noch abzeichnet oder verifiziert. Was dort 
niedergeschrieben steht ist und bleibt so oder so nichts als „die reine  
Auslegungssache“ – ob nun mit oder ohne Zertifikat. Es ist also der 
Verdacht nicht ganz unbegründet, dass Moses und Darwin nicht von 
ein und der selben „Sache“ reden, wenn sie von einem „Menschen“ 
reden.  Von  einem mißverstandenen „Gott“  braucht  da  noch  ganz 
lange  nicht die Rede sein. Wenn die Person aber nicht weiß, wie 
sich im engeren Sinne von „Sprache“ (↔ Sprung / Spruch = „Über-
setzung“ ans andere Ufer) ein empirischer Eindruck in einen verba-
len  oder  lautlichen  Ausdruck  übersetzt –  verlustfrei  umkehrbar  – 
dann kann sie ihre Erfahrungsinhalte auch nicht unmißverständlich 
(fehlerlos / umkehrbar) mitteilen oder überliefern, und logisch kor-
rekt übersetzte Erfahrungsinhalte nicht fehlerfrei „lesen“ oder ver-
stehen. Stattdesse verführe sie nach wie vor nur mit ganz und gar 
„eigentümlichen“ Eindrücken, wenn auch verknüpft mit Vokabeln, 
die  sie  allem Anschein  nach  sehr  gut  verbal  umschreiben  kann. 
„Sehr gut“  meint diesen Falles aber nur soviel wie „sehr einfalls-
reich“ und nicht etwa „(sehr) richtig“.

So  entstehen „Idiome“.  So  entstehen  aber  auch  eine  falsche 
oder ungenaue Auffassung von „Sprache“, mithin Mißverständnisse, 
und  aus  den  Mißverständnissen  resultieren  eine  mißratene  Erzie-
hung und Unterrichtung – Mord und Totschlag – Argwohn, Gries-
gram, Betrug und Hinterlist. Es mehren sich inzwischen die Stim-
men, wonach gerade der Glaube, der Glaubensstreit und eines Men-
schen  natürlicher  Hang  zur  „religiösen  Gesinnung“  alias  „Rück-
sicht“ („re-ligio“!) den weltweiten Unfrieden, grausame Kriege und 
deren zahllose Opfer und Greultaten zu verantworten hätten – doch 
allem voran diese Art von Mißverständnissen meine ich: Niemand 
ist  dem Menschen  so  gefährlich,  wie  jener,  der  unseren  Kindern 
einen derartigen Stuß und Blödsinn beizubringen versucht, in dem 
er ihnen diese Vokabeln immer nur so auslegt, wie‘s ihm gerade in 
den Kram paßt. Das Kind fragte: „Was heißt Religion?“, und der 
ebenso ungläubige wie unwissende und an wahrer Deutung vollends 
desinteressierte Vollatheist antwortet dem armen Kinde: „Das heißt  



Völkermord und Hexenverbrennung – was denn sonst!“ Was heißt 
oder ist „Promiskuitivität“? „Tja, dumme Frage“, sagt der Atheist: 
„Das heißt natürlich Unkraut jähten – was denn sonst?

Ich frage deshalb: „Wieviel wäre schon verloren, wenn man ein  
derart  erbärmliches,  rücksichts~ und  verantwortungsloses  Rind-
vieh, wie dieses, noch rechtzeitg, also noch vor Beendigung seines  
schändlichen  Unterrichtes  in  Sachen  „Deutsch  und  Deutung“  –  
also noch vor Beendigung seines saublöden Geschwätzes vor den  
Ohren so jungfräulicher Zeugen – totschlagen oder standrechtlich  
erschießen würde?“. Wieviel wäre schon verloren, wenn man einen 
totschlägt oder auf dem Scheiterhaufen in Flammen aufgehen läßt, 
der vom Verstand ohnehin keinen Gebrauch macht, und einfach nur 
jeden populären Blödsinn nachplappert, den ihm auch nur irgendje-
mand vorgeplappert hat?“ 

 Verzeihung ! – das war jetzt eine ganz und gar elliptische An-
spielung auf den von der römisch-katholischen Kirche „Rom“ zum 
Tode verurteilten Naturphilosophen, Ketzer und Berufslügner Gior-
dano Bruno – ein Anspielung, welcher der entscheidende Hinweis 
fehlt: Bezüglich  des  Begriffes  von  einem „Mittelpunkt  der  Welt“ 
bliesen Bruno und Kopernikus quasi in ein und dasselbe Horn. Die 
eigentliche  Bedeutung  des  Nomens  >Erde<  ist  „Mittelpunkt  der  
Welt“, und zwar ganz und gar ungeachtet der Frage, welches Gestirn 
sich nun um welches dreht oder nicht dreht, denn Gestirn ist Ge-
stirn,  und Erde  ist  Erde („Humus“).  Das  ist  die  Art  von Mißver-
ständnissen,  die  hier  diskutiert  werden  soll  –  nicht  etwa  die 
Allerwelts-klugscheißerei  unserer  technischen  oder  naturwissen-
schaftlichen  Universitäten,  die  das  Kind  sowieso  immer  nur  bei 
demjenigen Namen nennen, der ihnen gestern mal soeben eingefal-
len ist und mit der Natur des Kindes auch nicht nur das allergerings-
te zu schaffen haben braucht.  Siehe nur das Stichwort >Atom< – 
hier wird gelogen wie gedruckt, denn spaltbar ist selbstverständlich 
nur das Spaltbare, doch solches heißt auch im Griechischen nicht 
„atomos“. Wenn die Gemeinschaft, das Haus, der Tempel oder die 
Kirche von einer „Erde“ reden, dann meinen sie auch „Erde“. Wenn 
aber Kopernikus, Bruno, Newton oder Gallillei von einer Erde spra-
chen, dann meinten sie eigentlich „unser Planet“, und diesen sim-
plen  Sachverhalt  nennt  man  spätestens  dann  ganz  schlicht  und 
ergreifend >Lüge<, >Mein-eid< oder  >Falschaussage<, falls dieser 
Unfug  öffentlich  behauptet  oder  unterrichtet  wird.  Dereinst  hieß 
dasselbe Verbrechen „ein falsches Zeugnis (vom Sachverhalt), wider  
den Nächsten“(*), also eine falsche Unterrichtung der nächsten Ge-
neration in Sachen „Deutung und Rechtsprechung“ – das ist eine, 
der  sieben  Todsünden  –  und  eben  die  schafft  weitaus  größere 



Schwierigkeiten, als man sich das im Allgemeinen auch nur vorzu-
stellen getraut. 

*(wegen der darin enhaltenen mißverständlichen Präpositon „wider“, komme ich 
darauf noch einmal näher zu sprechen).

 
Erde ist und heißt „Mittelpunkt der Welt“, und es lügt sogleich, 

wer  vor  Zeugen das  Gegenteil  behauptet,  und  wie  ich  hier  noch 
ganz genau erklären werde, ist so eine Lüge auch alles andere als 
nur eine Nebensächlichkeit, Lapalie oder Bagatelle. An der richtigen 
Deutung  desjenigen  Vokabulares,  mit  welchem  der  Mensch  die 
Empirie seines Vorlebens und Sterbens überliefert, hängen zahllose 
Menschenleben und ein ganz und gar nicht so selbstverständlicher 
„Wohlstand“.  Wir  werden  also  gleich  noch  sehen,  inwiefern  der 
vorzeitige Tod Brunos (mehr oder minder gut) gerechtfertigt war, 
und warum die „Lobby der Wissenschaften“ eine solche Angst davor 
hat,  dass  der  Gottesbeweis  am Ende doch noch  irgendjemandem 
gelingen könnte. Gelänge er nämlich, dann wäre zugleich auch noch 
ermittelt, auf wessen Konto die zahllosen Kriegs~ , Abtreibungs~, 
Abschiebungs~ und Verhütungsopfer der vergangenen zehntausend 
Jahre tatsächlich gehen. Ich will damit ja auch noch gar nicht sagen, 
dass diese Untaten besonders verwerflich wären, sondern nur, dass 
eben das jemand behauptet, der mit der Erfindung der Anitbabypille 
die genozide Effizienz des ehemaligen „Zyklon B“ um gut das drei-
ßigfache zu steigern vermochte. Sein Motto: „Gar nicht erst reinlas-
sen“. Früher jedoch: „Im Leben gar nicht erst fortfahren lassen“. 
Aber eigentlich: „Dem Schreihals erst gar nicht auch nur die aller-
leiseste  Chance  lassen,  zu-sich  oder  zu  Bewußtsein  zu  kommen,  
denn wir glauben, das ist eine gefährliche Sache und meiden sie  
deshalb, wo wir nur können ...“ Vielleicht ist das ja wirklich ratsam 
und einer naturwissenschaftlichen Weisheit und Medizin allerletzter 
Schluß. Nach allem was sie bislang schon vom Stapel gelassen hat, 
wäre ihr selbst ein solcher sehr gut zuzutrauen. 

Materie, die zu Bewußtsein gelangt oder über den  
Umweg einer  Gebärmutter  zur  Welt  kommt,  stielt  
uns die Zeit, plündert die Vorräte der Welt und frißt  
uns die Haare vom Kopf! Für solche Eventualitä-
ten  muß  also  irgendein  hocheffizientes  Gift  her,  
und für den Fall, dass der Rotzlöffel dennoch zur  
Welt  kam,  benötigen  wir  ein  dementsprechendes  
Betäubungsmittel oder Rauschgift,  damit sich das  
Bewußtsein wenigstens in Grenzen hält und diese  
Bengel nicht noch voll und ganz zu eines Geistes  



Gegenwärtigkeit finden ...  

Doch im Ernst: Für Greultaten, Verbrechen und Grausamkeiten 
sorgt genau nur derjenige, der für (verbale) Mißverständnisse in aus-
nahmslos allen Sprachen und Nationen sorgt, denn auch nur an die-
sen  scheitert  eines  jeglichen  Menschensohnes  Erziehung  zum 
Menschen.  Zwei  Dinge  sollten  in  diesem  Zusammenhang  nicht 
übersehen werden: Den Menschen erschuf der Herr in sechs Tagen 
oder mit Vollendung des sechsten Tages bis zum Eintreffen des „sie-
benten“ Tages, doch auch „Bundestag“ oder „Landtag“ heißt nicht 
„24 Stunden“. Dass dieser Mensch nun schon erschaffen oder „per 
Zuchtwahl“ erzeugt oder „erzogen“ ist, beruht erst mal auf nichts als 
der blanken Einbildung. Ich meine, da hat in Wahrheit nur irgendje-
mand  etwas  nicht  ganz  richtig  mitbekommen,  Petersilie  in  den 
Ohren, Tomaten auf den Augen oder aber auch nur Stroh im Kopf. 
Siebenmilliarden „Menschen“ ? – „heute“? – da darf ich doch aber 
mal ganz herzlich lachen! Bitteschön „wer“ stammt vom Affen ab – 
? –  ich hab das glaub‘ nicht ganz richtig mitbekommen, Herr Dar-
win. 

Der rezente Angelsachse sagt (bzw. fragt): „Can you read me?“ 
– zu Deutsch: „Könnt ihr mich verstehen?“ – denn „read“ ist nicht 
mit „lesen“ verwandt,  sondern mit „(er-) raten“, und „you“ heißt 
nicht „du“ sondern „euch“ wie „ihr“ (↔ “your“; euer Gnaden / euer 
oder ihre Durchlaucht). Wegen dieser und ähnlichen Sachen hab ich 
mich schon als zehnjähriger Grundschüler mit meinen Eltern und 
Lehrern  herumschlagen  müssen.  Man  hört  alleweil,  die  Anrede 
„Sie“ gäbe es im Englischen nicht, und dabei ist es gerade umge-
kehrt: „Du“ gibt es im Englischen nicht, und selbst der vermeintli-
che „Singular“ des deutschen Personalpronomens zweiter  Person, 
ist noch immer mindestens „beide“ (engl.: „both“) denn selbiges ist 
mit (frz..) „deux“ und „dieu“ verwandt – italienisch „due“. Das heißt 
gerade ebensoviel wie „ihr beide(n)“ – (engl.) „both of  you“!  Soll 
das vielleicht „du beide“ heißen?

 Die nächste Frage hierzu: Welche zwei sind da gemeint? Aber 
anders gefragt: Wer hatte denn „wen“ verlassen, bevor dieser wieder 
„zu sich kam“? – zu wem kam er da, und vor allem „wer“? Anderer-
seit  kann  natürlich  auch  sein,  dass  noch  nichtmal  der  so  super-
schlaue  und  durch  und  durch  durchstudierte  Anästhesist  weiß, 
wovon er redet, wenn er redet, denn der redet ja ganz offenkundig 
des öfteren von diesen Zweien, aber leugnete es schon mit dem sel-
ben Moment, da man ihn unmittelbar darauf hinwiese. „Der Patient  
kommt zu sich!“, sagt er – ist das vielleicht nur „schlechtes Deutsch“ 



oder ein Mißverständnis? „Wissenschaft“??? – da darf ich doch aber 
nochmal und abermals ganz herzlich lachen! Und selbst wenn sie 
bei all ihrem neuen Eifer auch noch hinter dieses Geheimnis käme, 
dann wäre sie im Vergleich zu ihren Vorfahren nur ganz enorm spät 
dahintergekommen, denn eigentlich steht das schon allerlängstens in 
der Überlieferung.  

Eines der populärsten Beispiele für die Erzeugung und Verwen-
dung  solcher  Idiome  lieferte  jedoch  –  wie  schon  erwähnt  –  die 
Atomphysik,  denn  ihrer  Beweisführung  und Aussage  zufolge,  ist 
das Unspaltbare spaltbar, und eben genau dieser Widerspruch ver-
mittels ganz artfremder Beweisführung „verifiziert“(!) worden. Sie 
hat angeblich „bewiesen“, dass das Unspaltbare spaltbar ist, und von 
dieser übernatürlichen Fähigkeit ist es natürlich nicht mehr weit, bis 
man auch noch beweisen kann, dass das Mögliche unmöglich ist. 
Hissen und Issen sind im grundegenommen ein und dasselbe Verb. 
Der  Physiker  hatte  also  gesagt,  dass  das  Unspaltbare  Spaltbares 
„heißt“ (= „ist“). 

(Gr.)  „a-tomos“  meint  (nhd.)  „das Unspaltbare“  oder „Atem“ 
(Odem) – (hebr.) „Adam“, (arab.) „Adem“. Es ist eigentlich ein Syn-
onym des Nomens >Individuum< (lat.: „das Unteilbare“) und korre-
spondiert  daher  semantisch  sehr  eng  mit  dem Personalpronomen 
„man“. Man ist Individuum, und das „Atom“ ist selbstverständlich 
NICHT spaltbar – Versuchsergebnisse hin oder her – und auch eine 
Frau ist „Mann“ (engl.: „man“!), nämlich die „Gehilfin“ (↔ Hälfte / 
Halbe  von helfen /  halbieren)  Adams. Das naturwissenschaftliche 
Experiment auf dem Labortisch hat mit der Frage, wie etwas heißt 
oder nicht heißt überhaupt nichts zu tun, und trotzdem glaubt der 
Forscher, die Wahrheit seiner Aussage würde im Labor bewiesen. 
Das ist der eigentliche „Aberglaube“! Wie der Atheist oder Natur-
wissenschaftler das „Spaltmaterial“(!) nennt, braucht sich also ganz 
offenbar nicht mehr nach dem zu richten, was es ist oder tut. Was 
spaltbar ist, braucht in Atheistenkreisen nicht auch ebenso zu hei-
ßen. Sie hätten dasselbe also auch ebensogut „U-Boot“ nennen kön-
nen, wonach in Zukunft eben dasjenige Dingsbums, welches bislang 
so hieß, hätte anders genannt werden müssen um Verwechslungen 
vorzubeugen – zum Beispeil „Schlauchboot“, „Furz“ oder „Magen-
schmerzen“ – das ist ja „jetzt“ und nach der naturwissenschaftlichen 
Methode ebenso „e-gal“ wie „le-gal“! Entwickel bloß kein Bewußt-
sein – weder für dies, noch für Legalität oder auch nur irgendwas. 
Zahl deine Fernseh~, Rundfunk und Studiengbühren zur Ermittlung 
desjenigen Textes, den du aufzusagen hast, und halt ansonsten und 
vor  allem beim  Erarbeiten  dieser  Gebühren  einfach  die  Klappe. 



Wenn du dem Professor schriftlich widersprichst, fällst du durch‘s 
Examen, und gleich anschließend durch das „soziale Netz“, also in 
den Dreck und Abschaum dieser Gesellschaft. 

In Wissenschaft und Technik ist letztlich vollends wurscht, wie 
etwas heißt oder genannt wird, und genau nur diese „Wurscht“ ist 
der Welt allergrößtes Problem: Auf der Basis dieser wahrlich ganz 
und gar abartigen „Terminologie“ werden nun schon seit geraumer 
Zeit  die  vermeintlichen „Inhalte“ der  neueren Friedensabkommen 
vertextet. Bei Lichte betrachtet, ist da lediglich ein Idiom ans andere 
gehängt,  und nicht  auch nur ein einziges armes Schwein erkennt 
daraus wirklich, was dem anderen armen Schwein übel aufgestoßen 
war:  „Weltanschauliche  Differenzen“,  eine  andere  Rangfolge  der 
Prioritäten  oder  eine  andere  Auslegung  des  überlieferten  Wortes. 
Trotz Verwendung ganz sonnenklarer Worte redet man damit nichts 
wie nur aneinander vorbei. Es ist dies nichts als nur eine Übung in 
Konversation – „learning by way of trial and error“ (Ch. Darwin) – 
„rülps, rülps, rülps“ –  und dies, nach nun schon mehreren zigtau-
send Jahren „Diskussion und Erfahrung“. Wenn das nicht von ganz 
enormer  Langsamkeit,  Widersprüchlichkeit  oder  Begriffstutzigkeit 
zeugt, dann weiß ich nicht, was sonst, und so ist es auch nichts als 
nur gerecht und angebracht, dass der HErr seinen Zögling mit aller-
lei Gebrechen, Pannen und Peinlichketen schlägt. Es ist dies nichts 
wie nur die ganz und gar logische Konsequenz aus dem falschen 
Zeugnis wider seinen Nächsten und der nächsten Generation, also 
blühte ihm das selbst des ganz und gar undenkbaren Falles, dass es 
keinen Gott gäbe, denn der ist ja so oder so nur derjenige, welcher 
diese  „Logik“  verantwortet  –  konkret  und  abstrakt  zugleich.  So 
„dinglich“ wie „fassbar“ ist eine „Logik“ nicht weniger als der „Lo-
gos“  –  nur  halt  nicht  so  anfassbar wie  die  Gegenstände  des  Ge-
sichtssinnes,  wobei selbst diese Anschauung noch sehr davon ab-
hängt,  was die eigentliche Bedeutung des Nomens >Gesicht< ist. 
Um‘s „Einsehen“ geht es da ja wohl nicht weniger als um‘s „Se-
hen“, denn deren Ableitungen heißen  unter anderem auch An~, Ab~ 
und Einsicht. Von der eigentümlichen Auffassung des Naturwissen-
schaftler einmal ganz abgesehen (!), blieb von diesem also auch die 
Frage nach der eigentlichen Bedeutung des Nomens „Ge-sicht“ un-
beantwortet. Hat da irgendjemand empfohlen, in Zukunft zwischen 
„Abstrakta“ und „Konkreta“ zu unterscheiden? Ich meine, das war 
ein grober Fehler, denn dieser Unterscheidung entspricht auch die 
Unterscheidung  zwischen  eigentlicher  und  uneigentlicher  Bedeu-
tung, also exakt genau derjenigen, zwischen Idiom und Wort. Wer 
einen Text „wörtlich“ nehmen will – die heilige Schrift, etwa – der 
sollte  sich  dieses  Unterschiedes  ganz  besonders  bewußt  werden, 



denn „wörtlich“ ist nicht gleich „idiomatisch“, also ist ein biblischer 
„Schlag ins  Gesicht“  nicht  von  der handgreiflichen  Art  oder von 
dementsprechend „konkreter“ Natur. Dasjenige „Wasser“, über wel-
ches Jesus wandelte, meint  wörtwortlich nichts wie nur das „eigent-
liche“ Wasser, und nicht etwa das Resultat einer Sinnübertragung, 
wie es der Naturwissenschaftler gebraucht, welchen die eigentliche 
Bedeutung dieses Nomens überhaupt nicht interessiert. Er hat nicht 
das allergeringste Interesse daran, im Zuge seiner überaus eigentüm-
lichen Formulierung, den Wortlaut zu wahren oder in diesem Sinne 
„wahre Aussagen“ zum Sachverhalt zu machen. Der Sachverhalt in 
Sachen >Sprache<  ist ihm gar nicht bekannt oder durchsichtig, und 
mit dem Tage, da er ihm bekannt oder durchsicht würde, brächte er 
seine elektronischen Rechner nicht nur zum Nachsprechen, sondern 
auch  sehr  bald  zum richtigen  Sprechen und zum Denken.  Es  ist 
selbstverständlich  ein  Widerspruch,  einerseits  zu  behaupten,  man 
könne wahre Aussagen von falschen unterscheiden, aber diese Un-
terscheidung nicht auch „programmieren“. Es ist doch ganz offen-
sichtlich, dass man die „noetische Funktion“ noch immer nicht ver-
standen  hat,  und  zwar  weder  in  der  Neurologie,  noch  in  einer 
Linguistik oder Informatik. Nicht nur der Rechner kann nicht, son-
dern auch der Naturwissenschaftler kann nicht. 

 Die Falschaussage – ihrer Natur nach immer nur ein lautlicher 
„Widerspruch“ – ist mit der naturwissenschaftlichen Methode ledig-
lich wahr „gemacht“ (fingiert) und zwar per Definition, womit sich 
diese Art der Verifizierung aber auch gleich selbst wieder aufhebt, 
denn mit der einhergehenden Unterschlagung der negierenden Vor-
silbe (gr.) „a~“, setzt sie auch das „Nein“ einem „Ja“ gleich. Ana-
log:  „Un-wahres  = Wahres“  od.  allgemeiner:  „Vorsilben wie  un~ 
oder a~ bedeuten nichts“. Noch allgemeiner: „Die Silbe und der  
Wortlaut eines Wortes zählen nicht“, und genau das entspricht auch 
der ganz allgemein verbreiteten Auffassung von eines Wortes Wesen 
und Natur. Das nennt man „absurd“!

„a-tomos = tomos“
oder

„158 = 58“

Mit derselben naiven Auffassung von Wahrheit, Bedeutung oder 
Beweis, machte man sich nun an dem Nomen „Gott“ zu schaffen. 
Auf den Punkt gebracht: „Den Wortlaut in Rede und Antwort wollen  
wir nicht berücksichtigen, aber in Sachen Gott und Rücksicht  (Re-
ligion = Rückschluß!) wollen wir trotzdem mitreden“. Oder: „Glau-
be und Religion haben in den Naturwissenschaften nichts verloren,  



aber Rückschlüsse wollen wir trotzdem ziehen.“
 Tja, komisch – wärest du nämlich tatsächlich gewillt und im 

Stande, Rückschlüsse zu ziehen, Rücksicht zu nehmen, auch nur ir-
gendetwas  zu  berücksichtigen  oder  dementsprechend  „folgsam“ 
(schluß-) zu folgern – fehlerfrei, wohlgemerkt – dann würdest du ja 
wissen, was das Nomen „Religion“ im Deutschen heißt. Da du das 
aber nun ganz  offensichtlich  nicht  weißt,  kann ich  dir  in  diesem 
Punkte deines blöden Gesülzes auch nur noch Recht geben: 

„Religion hat in den Naturwissenschaften tatsächlich nichts  
verloren!“

 Das Vermögen, Rückschlüsse zu ziehen und ebendas auch für 
die Art und Weise ihrer verbalen Verlautung nicht aus den Augen zu 
verlieren – also „fehlerfrei“ –  ist  eine um Klassen höhere Kunst 
(„Art“! Arzt ↔ Artist) als die banale Kunst „Naturwissen zu schaf-
fen“. Dem Atheisten ist aufgrunddessen (scheinbar!) völlig klar, wen 
oder was diese Nomen bezeichnen – mithin wen oder was er leugnet 
–  denn das richtet sich jetzt ganz nach seinen Vorstellungen und ist 
an nichts  anderem mehr festgemacht als  nur an seinem „Willen“, 
wobei ihn noch nichtmal verwundert, daß sich nach demselben auf 
anderem Gebiet schon gleich überhaupt gar nichts richtet. 

„Eigentlich tun das auch die Zeichen und Nomen nicht“, pre-
digte schon der antike Philosoph Aristoteles: „Wie du das Zeichen  
deuten  willst,  ändert  nichts  an  dem  Zeichen,  denn  auch  daran  
nichts, was es zeigt oder woran es ähnelnderweise erinnert.“ Wissen 
und Einbildung sind einem Atheisten jedoch ein und dasselbe, denn 
schließlich „weiß“ er, was seine Vorstellungen sind, und somit ist 
auch  jedes  Nomen  seines  ganz  eigentümlichen  Vokabulares  mit 
einem ganz bestimmten Inhalt bestückt. Früge man ihn also, ob er 
die Bedeutung dieser oder jener Vokabel kenne oder wisse (!), kann 
man eher nicht mit der Antwort „Nein“ rechnen, denn von den aller-
meisten  infragegestellten  Vokabeln  kennt  er  zumindest  seine 
eigentümliche Bedeutung und Einbildung. Dass er über Einbildun-
gen verfügt, weiß er todsicher – nur nicht, dass es nichts als nur Ein-
bildungen  sind,  welche  jeder  handfesten  Begründung  entbehren, 
und dass das Eigentum eines Wortes nicht ganz unbedingt mit dem 
Eigentum eines Idioten identisch ist (↔ „Eigentümlickeiten“). Die 
Einbildungen des Rednersentbehren vor allem einer Berücksichti-
gung dessen, was er bezüglich ein und derselben Silbe schon selbst 
in Aussage gebracht hat, sodaß es in all seiner Rede vor Widersprü-
chen bald nur noch so hagelt, falls man seine Rede von vorhin mit 
seiner Rede von gerade eben vergliche. Wenn allerdings nicht, dann 
freilich nicht – diesen Vergleich scheut er deshalb wie die Pest, die 
Ruhr und die Lebra. Die Etymologie ist ihm ein Professurvernich-



tendes Monstrum. 
Ein und dieselbe Silbe gebraucht er „mal so, mal so“ – wie‘s 

ihm gerade paßt – aber seltenst so, wie‘s zum Zeichen, zur vorigen 
Rede oder zum vorigen Halbsatz paßt,  oder aber so,  wie es eine 
„Logik“ fordert. Wo das Unspaltbare spaltbar ist, da wiederspricht 
sich der Physiker noch in ein und demselben Satz, also noch inner-
halb nur zweier Sekunden, denn recht viel weiter als nur bis dahin 
reicht ihm seine „Merke“ nicht, und das erklärte dann auch, warum 
er das nicht schon selber  merkt  (!), oder mal irgendwann zu korri-
gieren gedenkt. Es ist ihm ganz offensichtlich vollends egal wie das 
Kind genannt wird,  und vielleicht  kapiert  er  zumindest jetzt,  hier 
oder über dies, warum dieser ihm so misteriöse Adam Adam heißt, 
denn  auch  dieser  konnte  sich  noch  nichtmal  des  Namens  seines 
„eigenen Fleisches oder Beines“ recht viel länger erinnern, als nur 
vom Augenblick des „Atems ein“ bis zum Augenblick des „Atems 
aus“.  Gerademal  so  lange  hielt  er  durch  und  seinem Weibe  die 
Treue, doch schon ganz unmittelbar darauf brach er ein und verriet 
es.  Älter  „a-diamanthes“ (→ Adamas /  Adam)  heißt  zwar gerade 
ebensoviel  wie  „der  Unbeugsame“  („der  Unvergängliche“  u. 
dergl.), aber das heißt eben noch lange nicht, dass der Atem nicht  
auch mal kurz aussetzen oder ins Stocken geraten kann – das kennt 
man ja – aber teilbar ist er nicht. Er ist  unterteilbar – das ist ein 
ganz entscheidender Unterschied, denn wenn nicht, dann würde es 
an der Stelle des „Unterschiedes“ auch ein „Schied“ tun. Wie der 
Jahwist so vermag auch der Christ zwischen Scheidung und Unter-
scheidung sehr gut zu unterscheiden. Vom Atheisten kann man das-
selbe  nicht  behaupten,  denn  andernfalls  würde  er  sich  dem 
überlieferten Begriff vom „Ehebruch“ gegenüber nicht so dämlich 
stellen, wie schon gehabt.

 Es  ist  der  „Abfall  vom Glauben,  Verlöbnis  oder  Ge-löbnis“, 
welcher „apo-phallo“ heißt, also „Apfel“ oder „Abfall“. (Nhd.) „fal-
len“ kommt von (lat.) „volo“ und „fallere“ (↔Phallus) – die verbale 
Ergänzung „ … vom Glauben“ ist allerdings so überflüssig wie red-
undant,  denn es ist  sonst  nichts  da,  wovon man abfallen könnte, 
während das Stück Kernobst seinen Namen allein einer Sinnübertra-
gung zu verdanken hat („Apfelsine“ meint „Apfel aus China“ bzw. 
„Apfel vom Sinai“ – China hieß altniederl. „Sina“ – „das Gezeigte,  
Bezeugte oder Gelobte“ – der Name des „gelobten Landes“ ist mit 
>Sinn<  u.  >Kinn<  urverwandt).  Adam brach  sein  Wort  vor  dem 
höchsten aller Trau~ und Ohrenzeugen – damit fiel er vom Glauben 
alias Gelöbnis ab – und darum heißt das Gelöbnis nicht mehr nur 
Gelöbnis,  Glaube,  Versprechen oder  Vertrag,  sondern  auch  noch 
„Definition“, aber auch an diese fühlen sich die Söhne nicht sonder-



lich lange oder zuverlässig gebunden. Was sie erst gestern oder vor-
gestern  sagten,  definierten  oder  versprachen ist  ihnen  heute  grad 
ebenso scheißegal, wie der genaue Wortlaut des ein oder anderen 
Wortes.  „Verflucht  sei  die  Welt  um  dessenthalben!“, sprach  der 
HERR. Der Atheist vermag den Sinn dieser Legende nur deshalb 
nicht  nachzuvollziehen,  weil  er  vor  lauter  „Apfelbaum“  gar  nicht 
mehr sieht, worin Adams Wortbruch bestanden haben soll. Er meint 
wohl,  der  Wortbruch bestand allein darin,  wider allem „Ver-spre-
chen“ oder „Ver-bot“ vom Baum der Erkenntnis gegessen zu haben, 
was man sich nun allem voran „ganz bildlich“ oder „allerhöchst al-
legorisch“ vorstellen müsse. Zwar schildert der Fall nur drei oder 
vier Sätze weiter, wie sich der allegorisch formulierte Tatbestand-
ganz konkret äußert, doch solange hält ein Atheistenhirn nicht durch 
– „Filmriß“ – „Coitus Interruptus“!

Die bloße Mutmaßung war und ist  eines Affen Methode,  die 
Bedeutung  der  Nomen  zu  ermitteln,  und  freilich  nach  derselben 
ermittelt  er  auch  die  Inhalte  der  Überlieferung  von  Erfahrung  – 
seine Unterrichtung – womit endlich deutlicher wird, vor welcher 
Gefahr eine „heilige Schrift“ eigentlich zu warnen versucht: 

Fehldeutungen  sind  lebensgefährlich  –  auf  ihnen  beruhen  
alle  Ängste,  Mißverständnisse,  Gebrechen und Verbrechen,  ein-
schließlich  dem  gemeinen  und  dem  Völkermord  –  denn  seine  
eigene Existenz steht auf nichts sonst als nur der überlieferten  
„Empirie“ seiner Vorfahrenschaft. Und es ist der Lauf der Dinge  
– seine Logik – welcher dafür sorgt, das eine Lüge die kürzeren  
Beine hat und vom Menschen entdeckt, gestellt, überholt und aus-
gerottet werden wird, denn Mensch ist allein der, welcher ein Herr  
über Lüge, Teufel und Zweifel ist. Diesen soll er den Kopf zertre-
ten und dieselben werden ihn in die Seite (Ferse) stechen* –  sie  
werden  ihn  falsch  beschuldigen,  demütigen,  foltern  (kreuzigen) 
und in die Seite stechen. 

 
Klingt doch ganz und gar einleuchtend wenn auch zugleich ganz 

enorm bedrohlich.  Allein  den  SOHN konnte  selbst  das  zu keiner 
falschen  Rechtsprechung  oder  Beschuldigung  bewegen,  denn  der 
hatte inzwischen erkannt, dass diese noch wesentlich schwerer wie-
gen würden, also war auch allen bloß dumm drumherum stehenden 
Gaffern schnell demonstriert, wie sie von ihrem an den Haaren her-
beigezogenen „Schuldkomplex“ loskämen, denn der entsprang allein 
ihrer Angst vor dem Tod und der Idee,  dass das diesseitige Leben 
ihr einziges und letztes sein würde. Mit dieser Bedrohung konnte 
man den Angsthasen zu überhaupt allem überreden – selbst zu einer 



ganz offensichtlich falschen Rechtsprechung, nach welcher schluß-
endlich jeder jeden beschuldigt und dann auch noch sich selbst und 
die Welt. Der Slang – den meisten Menschen nur ein „Abstraktum“ 
– bleibt somit stets frei von Anklage, Anzeige oder Beschuldigung, 
und  seine  Opfer  bleiben  unterdessen  weiterhin  ihrem  Leib  oder 
„Hab und Gut“ verhaftet, immer in der Angst, irgendetwas davon 
ganz unwiederbringlich verlieren zu können. Das Opfer lebt mit der 
Angst, nach dem Entschlafen nie mehr aufzustehen und die „verlo-
renen“  Stunden,  Tage  oder  Jahre,  um die  es  sich  betrogen  fühlt, 
nicht mehr zurückzubekommen. Von daher rührt seine Vergeltungs-
sucht gegenüber jenem Nächsten oder Geliebten, der ihm „ganz of-
fenbar“ dies oder jenes versprochen hatte,  aber sein Versprechen 
„ganz offenbar“ gebrochen und somit sein Vertrauen (in das Wort) 
mißbraucht hat. Solches Vertrauen ist in der Tat ein geheucheltes, 
denn mit einem echten Vertrauen in das Wort oder den Allmächtigen 
erübrigt sich das Vertrauen in die Versprechen Ohnmächtiger oder in 
solche Versprechen, die man sich infolge falscher Deutungen nur 
selbst gemacht hat. Da des Geistes >Nächster< nicht etwa nur der 
nächstgelegene  Haufen  Fleisch  eines  anderen  Opfers  oder  Klein-
geistes ist, sondern alles Fleisch zusammengenommen, ist das Opfer 
erst dann verlassen oder betrogen, wenn es den Geist aufgegeben 
hat,  also schon mit dem Augenblick,  da es  dem unsinnigen Wort 
verfiel, sein Glück würde von den Versprechen anderer Kleingeister 
abhängen. Betrogen ist man schon dann, wenn man der irrsinnigen 
Idee verfallen ist, das eigene Leben wäre kein ewiges, also schon 
mit dem Verlust des ebenso eigenen wie eigentlichen Vertrauens in 
das Wort oder den Logos. Wirklich verlassen oder betrogen ist man 
erst dann, wenn man den Verstand verloren  hat. Angst vor Betrug 
oder vor dem Abschied des Nächsten hat also immer nur der, der 
schon jetzt nicht mehr ganz bei Verstand ist und sich infolgedessen 
mit  nur  60 oder 80  kg Fleisch und Bein  identifiziert.  Angst  und 
Scham sind die natürliche Reaktion auf Lüge und Betrug und dabei 
spielt es auch überhaupt keine Rolle, ob man sich nur selbst oder 
einen  anderen  betrügt,  denn  der  Betrug  findet  sich  schon  in  der 
falschen Auslegung der Nomen „Anderer“ oder „Nächster“. Der ei-
gene Leib liebt nicht einen anderen Leib, sondern er  liebt oder er 
liebt nicht, und zwar so oder so nur den Geist oder die Geste, also 
das Leben alias „Fluß in Guss“. Die vermeintliche Liebe zwischen 
zwei „Personen“ ist genau nur diese Liebe und sie steht und fällt mit 
der wahren Liebe zwischen den „Geschlechtern“ und mit der Liebe 
zur  Wahrheit  bezüglich  der  eigentlichen  Bedeutung  des  Nomens 
„Geschlecht“. Betrogen ist, wer dieses Nomen zoologisch deutet. 

  



Dem  Prinzip  nach  gleicht  die  Fehldeutung  des  überlieferten 
Textes  einer  „Wegweisung ins Verderben“,  denn dessen Inhalt  ist 
vielleicht im ein oder anderen Falle kaum mehr als bloß die Wegbe-
schreibung zum nächstgelegenen Rathaus oder Postamt – zum zen-
tralen Anliegen  einer  Kultur  oder  Kulturstätte  (Garten ↔ Erde /  
Herde / Herd / Garde / Guard / Court) – aber nach anderer als der 
„gehörigen“ (↔hören!) Deutung ihrer Worte, gelangt man natürlich 
auch der Wegbeschreibung nach nicht mehr zum Rathaus oder Zen-
trum, sondern eben vielmehr „woandershin“, also in die Pampa oder 
Walachei,  wenn nicht  sogar  in  die  Sümpfe oder  mitten  unter  die 
Wölfe. Dieweil das „wilde Land“ oder (gr.) „Chaos“ viel größer ist 
als  das  kultivierte  Land,  führt  die  ungenaue  Deutung  viel  wahr-
scheinlicher  in  „wildes  Land“,  und  nur  die  genaue  oder  richtige 
Deutung führt zuverlässig in das viel seltenere „Kulturland“ einer 
Hochkultur – „das Land, darin Milch und Honig fließen“. Der Weg 
führt dann anstattdessen in die Slums, ins Ghetto, in die Gosse, ins 
Elend  oder  ins  Verderben.  Vereinfacht:  Wer  kein  Deutsch  kann, 
braucht sich auch gar nicht erst (bei einem Deutschen) nach dem 
Weg zu erkundigen, und außerdem wäre es unter diesen Umständen 
auch nichts als nur natürlich, falls ihn während dieser Nachfragerei 
ein mulmiges Gefühl anginge. Er weiß ganz instinktiv, dass er von 
Natur aus (= von Geburt an) zu wenig Erfahrung hat, um auch ganz 
ohne „besondere Hilfe“ durchzukommen oder jedes der Worte kor-
rekt zu deuten. Er kann so eine Wegbeschreibung weder richtig deu-
ten  noch  richtig  formulieren.  Das  mal  mehr,  mal  minder  latente 
„mulmige Gefühl“ ist letzlich nichts anderes als nur die angeborene 
Unwissenheit  und  die  Ungewissheit  bezüglich  der  eigentlichen 
Bedeutung der Worte dessen, der ihn zu unterweisen oder zu befra-
gen suchte. Es fällt ihn an, wenn er wissentlich zu lügen versucht, 
und es fällt ihn an wenn ihm auffällt, dass er nicht gehörig zu deuten 
bereit  ist,  denn das  ist  letztlich  so  oder  so  nur  ein  und dasselbe 
Gebrechen. Wer auch immer die  Worte einer Auskunft zu deuten 
oder auszulegen versucht, der ist auch daran erinnert, dass hierbei 
nichts geringeres als sein eigenes „Sein bei Bewußtsein“ auf dem 
Spiel  steht,  denn um dieses ist  er  schon durch den allerkleinsten 
Fehler desselben gebracht. Der eifrige Sensemann steht immer ganz 
knapp hinter ihm, und die Einsicht in diesen Zusammenhang ist so 
alt wie die Legende um das Schicksal von Adam und Eva. Dass das 
„Individuum“ gelegentlich selbst seine eigenen Worte und Aussagen 
falsch auslegt und „Wort oder Ehe bricht“, ist durch dieses Märchen 
schon ein legendärer Tatbestand, also eine „Tatsache“ nicht weniger. 
Die Verfehlung solchen Wortes hat im Übrigen schon da begonnen, 
wo  ich  das  „Märchen“  (↔  Mare!)  wie  das  Synonym  einer 



„Unwahrheit“  gebrauche  oder  wie  soeben  geschehen,  von  den 
„Worten  einer  Auskunft“  spreche,  denn  Wort,  Rede  und  Auskunft 
meinen bereits ein und dasselbe. Ich sprach also von der Auskunft 
einer  Auskunft  –  vom  Auskommen eines  Auskommens –  und  mit 
dererlei Blödsinn wissen meine Kinder freilich nichts rechtes anzu-
fangen.  Die  Verfehlung  fährt  dann  fort  mit  der  Vermutung,  dass 
mein Erfolg oder Glück darin bestehe, die Kinder gut durchzubrin-
gen, und mich über dieses vermeintliche Kunststück mehr oder min-
der erfolgreich fortzupflanzen, was natürlich der totale Quatsch ist, 
denn von dem, was meine Kinder haben – das ewige Leben womög-
lich – habe ich noch gar nichts. Es ist allerdings ganz ausgesprochen 
unwahrscheinlich, das meine Kinder zu jenem „Goldschatz“ finden, 
den  ich  schon  selbst  und  zeit  meines  Lebens  gesucht  aber  nicht 
gefunden habe, denn der findet sich eben nicht auf dem Wege, auf 
welchem sich alles sonstige Gerümpel findet. Letzteres könnte ihnen 
auch ein anderer Lehrer beibringen, doch selbst dass wäre desjeni-
gen Falles, da ich nicht schon selbst auf solchen Behelf und Ausweg 
gekommen  wäre,  allerhöchst  unwahrscheinlich,  denn  wenn  mich 
etwas  davon  abgehalten  hat,  den  Behelf  einer  Belehrung  in 
Anspruch zu nehmen, dann ja wohl Mißtrauen in die Sache, respek-
tive „Dummheit“, und eben solches überträgt sich allerschnellstens 
auf  die  Zöglinge.  Hernach stoßen  sie  vielleicht  trotz  alledem auf 
einen schlaueren Mann, der ihnen die richtige Art  und Weise der 
Suche beibringen könnte, aber das Vokabular seiner Rede deuteten 
sie  dennoch idiomatisch,  denn  so  deutet  man ganz  grundsätzlich 
immer, wenn der ebenso eigenen wie eigentlichen, ursprünglichen 
oder urtümlichen „Verstandeskraft“ das Vertrauen entzogen ist – der 
„Glaube“ – der Glaube in die Kraft des Deutes. Wenn es mir selbst 
oder  einem meiner  Nachbarn  –  womöglich  schon  meiner  Frau  – 
gelingt, meine Kinder davon zu überzeugen, dass die Deutung der 
Worte nicht so einfach ist, wie unter ganz gewöhnlichem Gebrauch 
des allereinfachsten „Verstandes“, dann sind sie schon so gut wie 
verloren.  Sie  verlören ihr  angeborenes Vertrauen in die  Kraft des 
Verstandes und gingen dem Slang auf den Leim.

Mit der Infragestellung des Wesens oder gar der Existenz eines 
>Deutes< (↔ Deus / Theos / Zeus), sägt der Mensch an genau dem 
Ast, auf welchem er mitsamt seiner ganzen Hochkultur und sämtli-
chen  Hochschulen  sitzt,  denn  mit  dem  Austausch  der  logischen 
„Deutung“ (!) gegen eine idiomatische (↔  Idiome),  geht ihm der 
weitaus größere Teil aller Empirie verloren – trotz Forschung, Wis-
senschaft  und  Technik!  Erfahrung  sammelt  der  Menschensohn  ja 
nicht erst seit gestern oder seit Newton oder Gallillei, aber erst seit 
gestern sammelt der sogenannte „Empiriker“ Erfahrung, denn von 



dem angeblich abergläubischen  Geschwätz  seiner  Urahnen –  von 
dem Geschwätz von vorgestern und vorvorgestern (vorige Milleni-
en) – will er ja heute nichts mehr wissen oder gelten lassen. Sein un-
eigestandenes Motto: „Was interessiert mich heute mein Geschwätz  
von gestern oder vorgestern?“. Doch siehe: „Vorgestern“ ist schon 
des Tages darauf „Vorvorgestern“, und so verabschiedet er sich ganz 
kontinuierlich von Erfahrungen, welche er vor mehr als jeweils tau-
send  Jahren  gemacht  und  aufgeschrieben  hat.  „Jüngst“  kommen 
neue hinzu, und „ältest“ fallen welche weg, weil er von Generation 
zu Generation andere Idiome verwendet und somit  immerfort  die 
Art und Weise seiner verbalen Umsetzung (≈Wendung) abfälscht, 
bis ihm zumindest die ältesten Aufzeichnungen bis zu einer „Un-
kenntlichkeit“ oder „Kuriosität“ entstellt scheinen, und deshalb auf-
gegeben,  beziehungsweise  abgestritten,  wenn nicht  sogar  „wider-
legt“ werden müssen. Diese sogenannten „Empiriker“ argumentie-
ren wie Leute, die sich ganz fest vorgenommen haben, ihr Wissen ab 
heute nur noch auf Erfahrung zu gründen – „erst ab heute“, wohlge-
merkt – aber nicht wissen „wie“, und dem Vehikel nicht über den 
Weg trauen, womit dieselbe an seine Nachkommen oder „Nächsten“ 
überliefert wird.  Natürlich ist es dann auch kein solches Wunder, 
dass der Atheist dem Theisten in Sachen Einsicht und Erkenntnis 
um etliche  Jahrhunderte  hinterherhinkt.  Der  „Christ“  beziehungs-
weise der  Jude sammelt  nun schon seit  gut drei oder viertausend 
Jahren Erfahrung – wohlgemerkt, falls man anstelle der mündlichen 
Überlieferung mal allein nur die  schriftliche Überlieferung gelten 
lassen wollte – ansonsten freilich, schon wesentlich länger, denn ei-
gentlich schon seit dem der Nachfahre des  Affen entsprechend gut 
zu  „sprechen  und  erklären“  versteht.  Natürlich  sammelte  dieser 
Wildfang nicht nur darin Erfahrung, wie man geschickt töpfert, sam-
melt und jagt, sondern auch darin, wie man sich dabei möglichst we-
nig gegenseitig auf die Füße tritt. Dieses Kapitel nennen die Histori-
ker „Geschichte" – nicht „Technik“ (!) –  und das hat nun doch auch 
einiges mit einem Fortschritt in Sachen Selbserkenntnis zu tun, denn 
„einander“, oder „sich gegenseitig“ auf die Füße treten, heißt bald 
schon ebensoviel wie „sich selbst“ auf die Füße treten. Allein die 
beiden eigenen Füße sind ja auch schon zwei, und die beiden Füße 
und Hände von zwei Leuten machen schon acht Gliedmaßen, die 
sich gegenseitig in die Quere kommen könnten. Brutus kam Cäsar 
in die Quere – beider Männer Interessen und politische Auffassung 
basierten auf einer ihnen gemeinsamen „Empirie“. Will sagen: „Em-
piriker“ argumentieren auch noch in Bezug auf das Wesen dieser 
von ihnen höchstselbst so lauthals gepriesenen und alleweil vorge-
schobenen „Empirie“ ein bisschen arg widersprüchlich. Allen voran 



diese Empiriker  mißachten die  Empirie!  Unsinnig scheinen ihnen 
die alten Verlautbarungen ja nur deshalb, weil sie diese gerade eben-
so ungehörig deuten und verlauten wie die neuen – nämlich „unlo-
gisch“,  beziehungsweise  „absurd“,  wider  den  Laut  oder  wider-
sprüchlich –  also gerade so, als ob die Worte keinen Wortlaut hätten 
oder so, als ob der Wortlaut keine Rolle spiele. Nicht ein einziger  
der sechs oder sieben Schöpfungstage bedeutet „24 Stunden“, und 
„Himmel“ heißt nicht Wolkendecke. Dieser Unfug wuchs allein auf 
dem  Mist  definitionswütiger  Protowissenschaftler,  Astrologen, 
Klugscheißer und „Empiriker“, und nicht etwa auf mosaischer, ari-
stotelischer oder evangelischer Logik. Wie lange dauern denn nun 
zwei oder drei „Bundes~“ oder „Landtage“ – wie lange eine Tagung 
– und wann hört der Empiriker endlich auf, noch innerhalb nur we-
niger Jahrhunderte ein und derselben Vokabel zwei, drei oder zehn 
sich widersprechende Deutungen zu verpassen? Was meint er, wenn 
er „Himmel“ sagt, und welche Dinge meint er, wenn er „Hummel“ 
oder „Hammel“ sagt? Ihrem (sachlichen / konkreten) Kontext zufol-
ge haben diese drei „Sachen“ nichts miteinander gemein, und den-
noch verpaßt ihnen die „akademische Versammlung der eingebilde-
ten Empiriker“ unter  anderem auch solche Namen, die  sich ganz 
„ausgesprochen ähnlich“  und miteinander  verwandt  sind.  Das  ist 
„unlogisch“, widersinnig, widersprüchlich und „wider das Gehör“, 
also einfach nur absurd. Diese Unsitte schafft nicht „Wissen“, son-
dern  Verwirrung,  Verunsicherung  und Mißverständnisse,  wodurch 
sämtliche  Studiengänge  ganz  zwangsläufig  immer  länger  werden 
müssen. Zwar soll die Bedeutung der Nomen angeblich eine in Ab-
hängigkeit vom Kontext durchaus „ermittelbare Bedeutung“ sein – 
die jeweilige Bedeutung also aus dem Kontext hervorgehen – aber 
dieser scheiß-blöde „Kontext“ besteht nun leidergottes aus nichts an-
derem, als wiederum nur aus Nomen, Verben und Adjektiven, deren 
Bedeutung allein in Abhängigkeit ein und desselben „Kontextes“ er-
mittelbar sein soll. Du sollst also den Variablen A, B und C entneh-
men, was die Variable D bedeutet. Ein noch recht viel dümmeres 
Zeug als der „Ungläubige“ kann man also nur schwerlich daherre-
den.  Tatsache ist,  dass er  Wissen  mit  Einbildung verwechselt.  Er 
weiß zwar, welche Inhalte er den Nomen unterstellt hat – das ist es 
dann  auch,  was  ihn  in  dieser  Hinsicht  ebenso  selbstgerecht  wie 
selbstsicher macht – aber dieses vermeintliche Wissen ist nicht das-
selbe wie das eigentliche Wissen, nämlich das Vermögen, aus~ oder 
weiszusagen, was der Inhalt des ein oder anderen Nomens „tatsäch-
lich“ ist. Allenfalls  Tatsachen können einem Wort „Inhalte“ unter-
stellen, aber nicht Grünschnäbel, Jungster oder habilitierte Happel, 
denen der Magistertitel nur von ein und denselben Happeln verlie-



hen worden ist. Auch der weltweite Schul~ und Akademiebetrieb ist 
sogesehen nur eine „Vetternwirtschaft“ im weltweiten Handel mit 
Titeln und Definitionen –  eine „Seilschaft“ also!.

Was  hat  nun  die  eigentliche  Bedeutung des  Nomens  >Erde< 
damit  zu  tun,  wie  die  Gestirne  rotieren?  Sind  wir  vielleicht  ein 
bischen „nicht mehr ganz bei der Sache“, wenn wir die Sachverhalte 
„erforschen“?  – und haben Sie  schon gewußt,  dass  das  deutsche 
Nomen „Dichter“ von lateinisch „Doctor“ kommt?  Dozieren heißt 
dichten  und  reimen,  obschon  auch  „zeigen“  (↔„Duktus“  =  Zug; 
verwdt. m.  Deus, Deixis u.  Tektonik). Auf diesen Zusammenhang, 
darf sich der Leser nun erst mal ganz alleine einen Reim zu bilden 
versuchen. 

 Es wird falsch definiert, falsch ausgesagt, falsch bezeichnet und 
gelogen, was das Zeug hält. Mit dieser Unsitte äfft der Pseudoempi-
riker lediglich die verheerende Untat seines gestrauchelten „Vaters“ 
Adam  nach.  Dessen  einstiger  Denkfehler  ist  Erbsünde!  Wie  der 
Depp dem Deppen, so tuts auch der „Sohne“ dem „Vater“ nach –  er 
ist nur Papas „guy“ (↔ gay) oder „Papagai“. Eltern sind Vorbilder 
und  Lehrkräfte  –  ob  sie  wollen  oder  nicht.  Geht  der  Vater  oder 
Erzieher fehl, dann kann der Sohn oder Zögling kaum schlauer wer-
den,  denn  Doppel~ und Mehrdeutigkeiten  sind  Undeutlichkeiten, 
und damit sind Inhalte einer Empirie nicht überlieferbar, also hängt 
von dem Gerede, dem Gedeute und Getue des Vaters ganz enorm 
viel ab. Erfahrung oder Wissen überliefert sich ja nicht somatisch 
oder „genetisch“. Was dem Menschensohn den eigentlichen Vorteil 
gegenüber allem sonstigen Getier einbringt ist ihm nicht „angebo-
ren“, sondern „anerzogen oder nicht anerzogen“, und wenn‘s ihm 
nicht anerzogen ist,  dann ist er auch nicht „Mensch“ sondern nur 
Tier und Tierfutter, zumindest aber Futter einer alles verwesenden 
Flora und Mikrofauna, namens „Verwes-ung“,  Verwes-er oder  Ver-
walt-er (die letzteren zwei Ausdrücke – Resultate einer Personifizie-
rung – sind sich auch heute noch synonym!). Abermals stellt sich 
dann die Frage: „Wem ist das anerzogen?“ Wer oder was kommt da 
zu wem oder was, wenn er zu „Vernunft, Erziehung, Anstand oder  
(wieder) zu Bewußtsein“ kommt? Wie heißt derjenige, dem es aner-
zogen werden kann? Da ist wohl auch dem werten Herrn Ernst Hae-
ckel  ein  kleiner  termino-logischer  Fehler  in  der  ganz  durch  und 
durch schiefgewickelten Nomenklatur  seines Tierreiches unterlau-
fen, denn rein etymologisch betrachtet, können einem >Menschen< 
noch  nicht  mal  nur  Arme  und  Beine  zugesprochen  werden, 
geschweige denn eine „affenähnliche“ Anatomie, Knochen, Schädel 
oder Zähne, und daher auch nicht eine „Erziehung“. Was dem Affen 



ähnlich ist, ist schlicht und ergreifend nichts anderes als nur Affe, 
und zwar ob nun mit oder ohne Pelz, oder ob nun mehr oder minder 
intelligent, gebildet oder eingebildet. Das Nomen „Mensch“ geriet 
mit unter die Idiome – dem Slang im Apfelbaum sei Dank!

 
Die Nomen  Mensch,  Adam,  Eva  und  Schlange bezeichnen 

etwas  von  Darwins  Einbildungen  ganz  und  gar  verschiedenes. 
Jedem  Lügner  schlottern  die  Knie  sobald  er  in  wichtiger  Sache 
„wissentlich“ lügt, denn das Lügen unterscheidet sich letztlich nicht 
auch nur um ein Jota von der falschen Auslegung des Wortes. Und 
wie gesagt: Instinktiv weiß der Lügner ganz genau, was von dieser 
Auslegung alles abhängt – er weiß, dass ihn ein falscher Gebrauch 
oder  eine  falsche  Deutung  des  Worte  nur  geraden  Weges  in  die 
Walachei  und  unter  wilde  und  ausgehungerte  Wolfsrudel  führt  – 
dahin, wo ihm keiner mehr Beistand leistet. Dahin, wo keiner mehr 
ist,  welcher  ihn  verstehen  oder  ihm  beistehen  könnte  –  weder 
Anstand,  Beistand  oder  „Ver-stand“.  Dahin,  wo  keiner  mehr  die 
Sprache spricht, die nur derjenige spricht, welcher die Worte immer 
nur so auslegt, wie‘s ihm gerade in seinen ebenso unterbelichteten 
wie schiefgewickelten Kram paßt. Und selbst wenn der Lügner nur 
unwissentlich löge, so eignete ihm das schlechte Gewissen zumin-
dest in Gestalt eben dieser Unwissenheit oder mangelnden Gewiss-
heit – das läuft so oder so formuliert auf ein und denselben Mangel 
hinaus.  Die  Sprache  des  Zoologen  ist  keine  Sprache!  Diese  ver-
meintliche Sprache (Logia) heißt eigentlich Lüge, Gebabbel, Fach-
jargon, Slang oder Kauderwelsch.  Allem voran, jedoch, heißt sie 
„Slang“ – und eben dieser ist es, welcher gedachte, eine legendäre 
Eva dumm von der Seite anquatschen zu müssen  – und wer in die-
sem so vortrefflich inszenierten Rollenspiel zur dreifaltigen „Fami-
lienaufstellung“ nicht ganz durchsteigt oder kaum begreift wovon da 
die  Rede  ist,  der  versuche  sich  bitte  auch  nicht  seinen  Nächsten 
gegenüber als besonders schlau, empirisch aufgeklärt oder psycho-
logisch gelehrt zu verkaufen, denn in Wahrheit ist dann auch er nur 
ein Depp unter Deppen, beziehungsweise ein Blinder, der sich in der 
Rolle des Blindenführers zu versuchen sucht. Des Menschen Psyche 
ist eines Menschen Psyche allergrößtes Rätsel und allergrößte Her-
ausforderung. Wem in diesem Wechselspiel ein Fortschritt gelingt, 
dem springt freilich das Herz an die Decke, denn Erstaunlicheres 
oder  Großartigeres  kann  er  gar  nicht  vollbringen  –  Größeres  ist 
schlichtweg nicht vorhanden. Von persönlichen Fortschritten in den 
Rätseln  „Mathe“,  Medizin  oder  Maschinenbau  kann  man  trotz 
„Heureka, ich hab‘s“ dasselbe nicht behaupten, denn solche sind so 
einer „Psyche“ im Vergleich dazu, nur noch Peanuts und Nebenfä-



cher, aber ganz gewiss keine anderen Schleichwege in einen aller 
Himmel siebenten. Und bei allem Respekt vor den grandiosen Leis-
tungen eines grandiosen Mathematikers, Zoologen oder Physikers: 
Es ist nicht der Mathematiker, welcher darüber zu befinden hat, wie-
viel „Sieben“ ist oder nicht ist, oder darüber, was dieses „Zahlwort“ 
bedeutet  oder  nicht  bedeutet,  denn auch  ein  Zahlwort  ist  mal  in 
allererster Line nur „Wort“ und darum vielmehr ein solches „Ding“, 
das  mehr  einer  Etymologie  denn  einer  Mathematik  oder  Physik 
untersteht.  Das hat mit  einer unseriösen „Zahlenmystik“ noch gar 
nichts zu tun. Sieben ist in allererster Linie das Resultat einer Sub-
stantivierung –  das  Verb  heißt  „sieben“  und der  Imperativ  lautet 
„sieb(e)“  –  Volksetymologie  hin  oder  her.  Das  Zepter  klingt  wie 
„Siebter“ und korrespondiert nominal mit der „Septime“, dem Kon-
zept, Re-zept und dem Anti-septikum! Wenn‘s so klingt wie‘s klingt, 
dann klingt‘s so, und wir werden gleich noch erfahren, warum in 
Sachen Deutung allein dem Klang und der Ähnlichkeit im unmittel-
baren Vergleich des nur gegenwärtigen, zeitgenössichen Vokabula-
res aller Vorrang gebührt. Tatsächlich etymologisch „unseriös“ sind 
vielmehr solche Begriffe  wie die  vom „Fauxamis“ oder der  vom 
„lautmalenden Ursprung“ (im Gegensatz zu sonstigen Ursprüngen) 
denn lautmalend oder „nur lautnachahmend“ ist  jedes Wort  ganz 
grundsätzlich,  und  zwar  hoffentlich,  denn  sonst  wär‘s  schon  per 
Definition  kein  Wort.  Die  komplette  Reihe  der  Konjugation  und 
Deklination eines jeden Verbums ist nichts als nur „lautnachahmen-
den Ursprungs“ , und jeder Ahnlaut und jede Ableitung eines Ver-
bums ist „lautmalend“ –  was denn sonst? Etwa „Uhu“? – ihr glaubt 
doch wohl nicht allen Ernstes, dass der so heißt, weil er fortwährend 
„kuck-kuck“ oder „hu-hu“ macht, denn wenn doch, dann muß ich 
euch leider mitteilen, dass ihr euren Beruf vollends verfehlt habt, 
falls dieser „Etymologe“ heißt. Im Übrigen täuscht sich auch derje-
nige Volksetymologentrottel nicht, welcher in all seiner angeborenen 
Naivität davon ausgegangen war, dass (nhd.) >eventuell< soviel wie 
(eng.) >eventually< bedeutet, denn das bedeutet es ganz selbstver-
ständlich – das Problem ist lediglich, dass es in allen beiden „Spra-
chen“ ebenso falsch wie verschieden gebraucht wird – aber bedeu-
ten tut „es“ ganz gewiss nur ein und dasselbe. Schließlich kann ja 
das Wort nichts dafür, dass du nicht „es“ bist – was an Stelle dessen 
„du“ bedeutest, ist wieder etwas ganz anderes. Hier, jedenfalls, soll 
es ganz ausschließlich nur darum gehen, was das Wort bedeutet.

Kannst du „differenzieren“? 
Verfügst du über ein Unterscheidungsvermögen? 

 



Na wunderbar, dann kann dieser funktionalen Unterscheidung 
zwischen  der  Bedeutung  eines  Wortes  und  der  Bedeutung  eines 
Atheisten  oder  Naturwissenschaftlers  ja  nicht  mehr  allzuviel  im 
Wege stehen – ! – nur noch der Zweifel! Es kann ja noch sein, wie  
versuchsweise Rene Descartes annahm, dass dich selbst der eigene 
Verstand  nur  zum Narren  hält  –  nämlich  von wegen „Sinnestäu-
schung“ und so,  oder die  Hinterlist eines hinterlistigen Gottes,  et 
cetera, pp  … ! Kann ja sein. Vielleicht bist du nur ein „Depp“ –  du 
bräuchtest lediglich fest genug daran zu glauben, und schon wäre 
gar nicht mehr so ganz sicher, was du bist oder nicht bist. Davon 
red‘ ich ja die ganze Zeit.

 *  *  *
               

Etwas  anderes  jedoch,  als  nur  diese  Aussagen  oder  deren 
genauen Wortlaut  zu verifizieren,  war auch in  einer  „Physik“ nie 
notwendig, denn der solchermaßen wiedergegebene Sachverhalt ist 
immer schon von Natur aus wahr gewesen. Nicht der Sachverhalt 
muß sich als ein wahrer erweisen, sondern die verbale Darstellung 
desselben.  Es  muß  die  Aussage  verifiziert  werden  –  nicht  der  
Sachverhalt! (Es  sei  denn, dieser  Sachverhalt  meinte  die  verbale 
Vertonung des Sachverhaltes handgreiflicher Natur). Dass eventuell 
die „Ware“ nicht wahr oder wahrhaftig sei, wäre schon allein dem 
Wortlaut nach ein widerspruch in sich, denn sowohl das Substantiv 
>Ware< als auch das Adjetiv >wahr< sind Ableitungen ein und der-
selben Lautwurzel  – das heißt, es wäre nicht „Ware“ zu nennen, 
was nicht „wahr“ wäre, also völlig albern anzunehmen, dass Ware in 
ihrem Verhalten nicht wahrhaftig sei, und ihre Wahrhaftigkeit erst 
noch bewiesen werden müßte. Das wäre ja so, als ob man behaup-
tete,  erst  noch  beweisen  zu  müssen,  dass  Schwarz  tatsächlich 
schwarz  ist,  bevor  man  das  behaupten  könne,  oder  dass  es  erst 
bewiesen werden müsse, bevor man es beweisen könne.  

Es kann also auch nicht auf die Ausrede ausgewichen werden, 
wonach  weniger  zähle,  bei  welchem  Namen  das  Kind  genannt 
würde, als vielmehr, was mit dem Namen  gemeint sei, denn eben 
genau das geht ja nach dieser Methode mehr und mehr unter. Es ist 
eben ganz und gar nicht klar,  was da gemeint ist,  und außerdem 
klingt der Unwert solcher „Meinung“ bereits in dem so seltsamen 
Begriff vom „Mein-eid“ an – einstmals der „Minne-eid“ –  also eine 
terminologische Übereinkunft, die sich allein zwischen zwei Turtel-
tauben eingestellt  hat: „Du bist die Schönste“ – das ist selbstver-
ständlich eine Falschaussage, und deutet ihre Nomen ganz anders 
als der ganze Rest aller Welt. Andernfalls müßten ja alle Schwerenö-



ter  ein  und  derselben  Frau  nachrennen  –  der  „wahrhaftig“  aller-
schönsten!  Ist  Natalie  Portman  die  schönste  Frau  der  Welt?  Tja, 
irgendwie  schon  –  im  Rang  jedenfalls  verdammt  knapp  hinter 
Monica Bellucci oder Megan Fox. „Doch einen ganz gravierenden  
Fehler  haben  auch diese  beiden,  nämlich  einen  Gehfehler“,  wie 
schon ein Freund von mir zu sagen pflegte. Ich sagte: „Wie –  was  
für einen Gehfehler?“ Der Freund: „Na, sie gehen beide mit dem 
Falschen (soll heißen: m.d. falschen Mann) – wenn dir das an einer  
Frau am allerbesten gefällt, ist ja gut, und so fragt sich nur noch,  
ob die vier auch mit dir gehen wollen – noch ganz abgesehen von  
der Frage: wohin und wie weit?“

  
Nicht eine einzige naturwissenschaftiche Aussage ist im eigent-

lichen Sinne des Wortes „verifiziert“ oder dementsprechend „deut-
lich“! Es wurden zweifellos etliche Sachverhalte besser eingesehen, 
aber nicht auch nur einer davon ist korrekt verlautet – „quod erat  
demonstrandum“  –  doch  die  Einsicht  des  Vorfahren  nützt  dem 
Nachfahren genau solange überhaupt gar nichts, bis sich diese Ein-
sicht  endlich wieder auf das  Geheimnis ihrer  Verlautung bezieht, 
und mit dem ist nicht eher zu rechnen, als bis zu dem Tage, da sie 
die Inhalte der älteren Überlieferung „für-wahr-zu-nehmen“ erklärt 
oder als solche (an-) erkennt. Auch der „Deut“ oder „das Deuten“ 
ist  einer  der  vielen  Sachverhalte,  und  eben  dieser  nebst  anderen 
wird heute nicht mehr so gut eingesehen wie früher – geschweige 
denn „besser“.

 Wer nicht „ent-schlüsseln“ kann, der kann auch nicht „ver-
schlüsseln“,  und  wer  nicht  verschlüsseln  kann,  der  kann auch  
nicht überliefern oder in Sachen Sachverhalt „unterrichten“.

  
Die  Theorie  von einer  Sprache,  welcher ein „Schlüssel“ oder 

eine Schlüsselfunktion zugrundeliegt, ist angeblich wiederlegt wor-
den, doch auch das werde ich hier wiederum wiederlegen, also die 
„Schlüsselfunktion“  innerhalb  der  Sprache  wieder  be-legen,  denn 
die Antwort derauf hängt allein davon ab, was die eigentliche Be-
deutung des Nomens >Schlüssel< ist,  und solange man das nicht 
weiß, solange kann man drüber auch keine treffenden Aussagen ma-
chen oder Urteile fällen. Dem Nomen liegt ein S-Erweiterung des 
griechischen  Verbums  „legein“  zugrunde,  also  ein  „Slogan“(↔ 
Schluck /  Schlacht /  Schloß  /  Schlüssel), und eben der ist mit dem 
„Logos“ verwandt, welcher dem „Lokus“, „Lokal“ und „Luxus“ (↔ 
Loch / Lache / Licht / Lücke / Lüge ) sehr nahesteht. Es handelt sich 
hierbei um einen Angel~, Wende~  oder Umkehrpunkt,  über wel-
chen  sich  der  empirische  (sinnliche)  Eindruck  in  einen  verbalen 



Ausdruck  verkehrt  und  somit  die  „Übersetzung“  im eigentlichen 
Sinne des Wortes „Springen / Sprechen“ leistet. Der Naturwissen-
schaftler vermag sich nicht mal auch nur im entferntesten eine Vor-
stellung davon zu machen, was das bedeutet. 

 
Die alte Frage, ob man die Bibel in allen ihren Aussagen ganz 

wörtlich nehmen dürfe, ist somit viel weniger eine Frage des Dür-
fens als  eine des Könnens,  und darf  sogleich an die  Verlage des 
naturwissenschaftlichen  Journals  zurückgegeben  werden:  „Darf  
man denn den naturwissenschaftlichen Rapport in all seinen Punk-
ten für bare Münze nehmen?“ Bei Lichte betrachtet kann der Laie 
nämlich überhaupt gar keinen Text ganz wörtlich nehmen – nicht 
nur die Bibel nicht – und zwar weder „ganz wörtlich“ noch auch nur 
halbwegs wörtlich. Er weiß ja noch nichtmal, was die Nomen „Tag“, 
„Hitze“,  „Atomos“  oder  „Elektron“  wortwörtlich  bedeuten  oder 
„meinen“. Könnte er den Atomphysiker konsequent wörtlich neh-
men,  dann würde sich  dessen Rede in  seinen  Ohren so  ziemlich 
blöde anhören, denn in dieser Hinsicht ist der Atomphysiker kein 
bischen weniger  „blöd“ als der Laie. „Elektron“  heißt nämlich eben 
nicht „Bernstein“, wie viele Laien und selbst Naturwissenschaftler 
annehmen – auch nicht „Funke“ oder dergleichen Zeugs. Elektron 
(älter „elektor-on“) heißt „Ausgewähltes“ (siehe: engl. „election“ u. 
„selection“;  die  Tochter  des  sagenhaften  Königs  Agamemnon, 
„Elektra“...).  Den  Bernstein  hat  man  mancherorten  „Elektron“ 
genannt, weil er dort seltenes Strandgut ist, also „erlesen“ wie ande-
renortes der sogenannte „Findling“. Mit diesem versteinerten Harz 
jedoch – gerieben auf Hasen oder Katzenfell –  entdeckten vermut-
lich schon die alten Ägypter diverse Eigenschaften dieser vermeint-
lichen „Elektrizität“, nämlich „elektrostatische Aufladungen“. Aber 
was soll das nun heißen?

 Die Kollegen der Astrophysik wissen noch nicht mal, was die 
eigentliche Bedeutung des Nomens „Erde“ ist – ein Namensvetter 
der „Herde“ und des „Ortes“. Lediglich „Kopernikaner“ glauben, 
dass das nicht der Mittelpunkt der Welt ist oder heißt. „Erde“ heißt 
und ist in der Tat nichts anderes als nur „der Mittelpunkt (d. Welt)“, 
aber vor allem heißt es nicht „unser Planet“ – letzteres behaupteten 
lediglich Nikolaus Kopernikus und ein paar verblödete Philosophen 
aus vorangegangenen Generationen.Wenn ich den Elektrophysiker 
richtig verstanden habe, dann wird Adam von einigen sehr kleinen 
Bernsteinen umkreist. Er verläßt sich darauf, dass ich von ganz al-
lein darauf komme, was sein Gerede zu bedeuten hat. Überzeugt bin 
ich aber eher davon, dass er das selber nicht weiß.  Er hat Erfahrung 
mit dieser speziellen Materie gesammelt, kann diese aber nicht beim 



richtigen Namen nennen und deshalb auch nicht weitergeben oder 
überliefern – seine Nomen bezeichnen die Elemente einer Modell-
vorstellung, welche den Sachverhalt ohnehin nur ganz rudimentär 
und verzerrt wiedergeben. Was er im Zuge seiner Forschung selbst 
gesehen, erlebt, entdeckt oder erfahren hat, ist außerdem nicht an-
hand seines „Rapportes“ oder Erlebnisberichtes nachzuvollziehen, 
denn dieser enthält nur Idiome, deren willkürlich zugewiesener In-
halt nur solchen Personen zugänglich ist, die sich damit einverstan-
den erklärten, verbale Inhalte per Fingerdeut auf Gegenstände des 
Gesichtssinnes zu (er-)schaffen, wobei die Urteilsfindungen des Ge-
hörsinnes ignoriert werden sollen.  Was sich der Atomphysiker unter 
einem sogenannten „Atom“ vorstellt, skizziert er seinem Publikum 
„malerisch“ auf  Zeichenpapier, denn mit dem wonach es klingt, soll 
dieses Nomen nicht länger zu tun haben. Somit haben halt alljene 
Pech gehabt, die seiner Performance nicht beiwohnen konnten, oder 
nicht dazu bereit sind ihre Sprache auf das schwache Potential einer 
Bilderbuchsprache zu reduzieren (↔  Ono~ u. Semasiologie).  

Ob oder inwiefern sich nun zumindest  Zeitgenossen  trotzdem, 
also auch auf so wackeliger Basis, wie der idiomatischen Deutung 
„erfolgreich“  oder  „standesgemäß“  zu  unterhalten  wissen,  steht 
nochmal auf einem ganz anderen Blatt, denn ein Fortschritt in (Bio-) 
Chemie  und  Maschinenbau  ist  noch  nicht  der  Fortschritt  oder 
„Erfolg“ schlechthin,  aber auch dieser Frage bin ich hier weitrei-
chender  nachgegangen,  als  bislang  von  Seiten  der  akademischen 
Lobby geprobt und probiert. Im weitesten Sinne des Wortes „Fort-
schritt“ kann der Fortschritt im engeren Sinne des Wortes durchaus 
ein  Rückschritt  sein,  und  zwar  auch  dann,  falls  alle  Mann  ganz 
gegenteiliger Meinung sind, denn um die „Merke“ dieser Mannen 
(← „Mahnen“!) ist‘s ja, wie nun schon mehrfach angedeutet, nicht 
gerade sonderlich gut bestellt. 

Seit dem legendären Sturz der Hochkulturei zu Babel, ist bis-
lang jedenfalls noch jede weitere Hochstapelei trotz aller Wissen-
schaft und trotz allem Fortschritt  wieder in sich zusammengebro-
chen und „zurückgeschritten“, und auf jedem ihrer Grabsteine stand 
der  selbe  Satz:  „Wir  konnten  alles  außer  Hochdeutsch“  (=  „wir 
konnten nicht anders als falsch aussagen“).  Nicht eine hat ihren 
eintausendsten Geburtstag feiern können oder erst an diesem ihre 
„Kerzen“ ausgeblasen. Tausendjährige Reiche bestanden strengge-
nommen nur sprichwörtlich. Das mag man inzwischen gerne als be-
kannt, gewohnt, normal oder natürlich bezeichnen, aber umsoweni-
ger ist dasselbe auch als unwahr oder unverursacht abzutun. Noch 
nichtmal der legendäre „Methusalem“ erreichte sein eintausendstes 
Lebensjahr, und im übrigen bezeichnet das auch nicht etwa einen al-



ten Mann, sonder ein altes (Adels-) Geschlecht, also eine „Hochkul-
tur“ (wie etwa die „Stauffer“, die „Merowinger“ od. die „Medici“) 
Wer annahm, Männer wären einst fast fünfhundert,  siebenhundert 
oder tausend Jahre alt geworden, oder wer dachte, unsere Vorfahren 
wären  „abergläubisch“  gewesen  oder  hätten  diese  Sachverhalte 
nicht gescheit formuliert oder verschlüsselt, betrachte sich lieber erst 
mal nur selbst für „ganz und gar schiefgewickelt“, denn richtig for-
muliert und aufgeschrieben ist es durchaus –  lediglich der Nachfah-
re ist zum Lesen zu blöde, und versteht noch nicht mal den Begriff 
vom „Geschlechtsverkehr“ ordentlich zu deuten. 

„ … Methuschelach war 187 Jahre alt und zeugte Lamech und  
lebte danach 782 Jahre und zeugte Söhne und Töchter, sodaß sein  
ganzes Alter ward 969 Jahre, und starb.“  –   „Lamech“ war 182  
Jahre alt und zeugte einen Sohn und nannte ihn Noah … Danach  
lebte er 595 Jahre und zeugt Söhne und Töchter, sodaß sein ganzes  
Alter ward 777 Jahre, und starb.“ 

Die drängende Frage nun: Seit wann werden Männer oder Leute 
wie du und ich über 500 Jahre alt und vermögen unterdessen auch 
noch einen ganzen Arsch voll „Junggemüse“ zu zeugen? Soll ich‘s 
sagen?! Denkbar wahres Gerücht ist das exakt erst seit dem Tage, da 
die „Wissenschaft“ aufstand und damit begann, ihre Fehldefinitionen 
samt Bilderbögen, Skizzen und (Kirchen-) Malereien unters Volk zu 
bringen, also exakt seit dem Tage, da Eva die verbotenen Früchte 
„gar lustig anzuschauen fand“. Die Nomen „Tier“, „Mann“, „Weib“, 
„Mensch“ und „Person“ werden seit dem nicht mehr korrekt ver-
wendet, denn ebenso falsch wie unlogisch gedeutet, gewendet und 
umdefiniert.  Anhand der Tatsache, wie man diese paar Zeilen um 
den misteriösen Mister Methusalem herum, bis heute umzudeuteln, 
auszulegen  oder  umzurechnen  versuchte  –  mit  dem  schwachen 
Ergebnis, jedes mal nur einen weiteren, neuen Widerspruch zu gene-
rieren, der erklärt werden mußte, aber nicht zu erklären war – ist 
ganz klar zu erkennen, dass eine „sexuelle Aufklärung“ des Men-
schen nie stattgefunden hat. Wüßten diese phantasielosen Hobbyex-
egeten,  was  die  Worte  „Sexus“,  „Zeugung“  und  „Söhne“  oder 
„Töchter“ tatsächlich bedeuten,  dann würden sie  nicht  andauernd 
„Sex  miteinander  haben“,  denn  wenn  man  zusammen  dasselbe 
„Geschlecht“ (= „Sex“ v.  lat.:  „sexus“) hat  – zumal „andauernd“ 
oder „chronisch“ –  dann ist man „homosexuell“, also „desselben 
Geschlechts“! Alles klar soweit? 

Auch „Sex haben“ heißt weder bumsen noch vögeln oder coitie-
ren, und die „Mannschaft“ des Kulturadels ist eigentlich ein Syn-
onym der „Mahnen~“ oder „Ahnenschaft“ – das hat mit Erinnerung 
und Ahnung zu tun. Aber wie schon gesagt: „Denken ist Glückssa-



che“.  Der  vermeintlich  sexuell  aufgeklärte  Trolo  und  Mediziner 
weiß noch nicht mal das Wort „Phallus“ ordentlich zu deuten, denn 
er meint ja, das bezeichne seinen „Penis“ – der „Penetrante“ –  wel-
cher  die  Schamlippen  oder  Pobacken  seiner  Nächsten  penetriert. 
Auch er tendiert sehr stark zu der so weitvebreiteten Zwangsvorstel-
lung,  den  Nomen müßten  augenscheinliche  Gegenstände  entspre-
chen. Der inzwischen allerorten etablierte Deutungsfehler sitz schon 
so dermaßen tief, dass die Apokalypse nicht recht viel anders ausfal-
len kann, als von Johannes beschrieben. Die kommende oder nächs-
te  Hochkultur  wird  ungeahnte Höhen erreichen,  aber auch  genau 
dort  erzielt  ein  Deutungsfehler  die  allergrößte  Wirkung und auch 
genau nur dort ist der Fall am tiefsten. Weil man aber auch da nicht 
viel mehr als nur sterben kann, ist auch gar nicht nötig diese Tage 
mitzuerleben – es wird nicht schlimmer sein als in der Stunde, wel-
che du so oder so erlebst. Der eigentliche Schrecken besteht viel-
mehr  in  der  phantstischen  Möglichkeit,  das  Unabwendbare  – die 
Offenbarung, Apokalypse, Auf~ oder Entdeckung –  in den falschen 
Hals zu bekommen. In einen Irrtum muß man sich schon sehr hin-
einsteigern, damit er zum Horror wird, und noch nie ist dieser auf 
einem anderem Wege zu eben dem geworden. Man muß nicht Angst 
haben davor,  aber man kann, und man wird umso größere Angst 
haben, je mehr man lügt, falsch deutet und falsch versteht. Angst 
korrespondiert schon nominal sehr eng mit Engstirnigkeit.

  
Ist ein Kulturtod verursacht und absehbare Tatsache, dann muß 

die Ursache mindestens ebensogut wie die Sache zu finden sein und 
ihre  Entwicklung  schon  jetzt  „kippen“  beziehungsweise  „schief  
(ver-) laufen“. An ihrer „Krümmung“ oder ihrer  Stellung gegenüber 
einer  „Geraden“  muß  diese  „Sache“  (ehem.  Sage!)  außerdem zu 
erkennen sein, und eben die >Gerade< ist etymologisch betrachtet 
nicht nur einem „Soll“ synonym, sondern auch einem >Gerede< und 
>Ge-rate<. Bieten ist raten, und Ge-bieten alias Ge-bot ist Ge-rate 
alias Gerede oder Gerade. Der etymologischen Argumentation fällt 
in  dieser  Untersuchung  deshalb  eine  ganz  ungewöhnlich  stark 
gewichtete Rolle zu, und dürfte alljene Leser schnell ermüden, die 
es  gar  nicht  so  genau wissen  wollten  oder  mit  Etymologie  „gar 
nicht so viel am Hut haben.“ Der Zusammenhang zwischen Etymo-
logie, Moral, Kultur und Religion ist ein so unmittelbarer, dass hie 
wie da nicht mitreden kann, wer hie  oder da nicht mitreden wollte 
oder nur für das ein oder andere kein Interesse aufbringt. Wer „R“ 
will, muß auch „E“ wollen, und zwar schon allein deshalb, weil der 
Laut ein relativer ist, und auch schon das „A“ ohne „B“ oder „C“ 
nicht das „A“ wäre, welches man nur in seiner lautliche Opposition 



zu den anderen Lauten als ein solches erkennt. Wie Wahnehmungs-
inhalte  ermitteln  sich  auch  Wortinhalte  immer  nur  aus  dem Ver-
gleich,  also  aus  der  Differenz  zweier  anderer  Inhalte,  die  sich 
ebenfalls nur aus dem Vergleich ergeben. Solchem Vergleich ent-
sprechend ist dann auch der eigentliche Inhalt des Nomens >Ratio< 
(↔ Gerade / Gerede) und das diesem diametral gegenüberliegende 
„irrationale Moment“ genauer zu bestimmen. Letzteres ist wohl für 
die erwähnte  Krümmung der Geraden und für die Abweichung vom 
„göttlichen Soll“ verantwortlich, dem das sogenannte „Gebot“ ent-
spricht – ein Synonym des Befehls und des Wortes. Mit jedem Wort 
ist  dir geboten, den geraden Weg zu wählen. Wenn Hochkulturen 
gefallen sind, dann immer nur wegen Mißachtung dessen, was gebo-
ten war, und sofern auch die hiesige Hochkultur eine solche sein 
können sollte, die fallen kann, dann mißachtet auch diese und schon 
jetzt das Wort. Dass wir mit Fehldeutungen zu tun haben, ist also 
schon jetzt allerhöchst wahrscheinlich und deshalb auch lieber vor-
auszusetzen als zu leugnen oder wegzudiskutieren. Unsere Hochkul-
tur wäre ansonsten die allererste,  die nicht wieder untergeht,  also 
geradezu ein Kuriosum der Geschichte und damit auch der Gegen-
stand allerhöchst naiver Anschauung. Naiv ist, zu glauben, wir brä-
chen weder das Wort, noch die Ehe. Naiv ist, zu glauben, unsere 
„Strafen“ seien keine gerechten oder verdienten Strafen – zu glau-
ben, die Welt oder Gott straften ungerecht.

Kunst kommt von Können, sagt man. Das sagt man, das weiß 
man, und das weissagt man. Können jedoch, kommt von Kennen 
(→ Kunde / „König“ von „kundig“), und somit ist Kunst weißgott 
nicht  das  einzige  Wort  „von  Herkunft“.  Fühlen,  zum  Beispiel, 
kommt von „fehlen“ (↔ fallen; Imp.:  fall) und ist mit der Wahl, 
dem Wollen und der Fülle oder Völle (↔ engl. „volume“) gleicher-
maßen (ur-) verwandt. Je größer die Verfehlung, desto größer ist der 
Schmerz, bis wieder hinab zu den angenehmsten kleinen Wahrneh-
mungen,  aber  auch  dann  noch  immer  das  Resultat  einer  Abwei-
chung vom „Soll“ (↔ die Gebote „Du sollst nicht ...“, denn das tut  
wehe)! Im Fachjargon der Biologie heißt diese Differenz „Reizpo-
tentialdifferenz“, aber auch mit so redundant aufgeblasenen Fachter-
mini ist die Sache noch lange nicht „besser“ eingesehen, als von den 
vermeintlich „naiven“ Vorfahren, welche dieselbe mehr oder minder 
bewußt ähnlich dem Laut „Gefälle“ bezeichneten, denn allem voran 
das zeugt von Einsicht und „sagt was“. Es sagt „weis“, und es sagt 
„was“. Vor allem sagt es, das der Schmerz eher ein verdienter, denn 
ein auf Andere zu schiebender sei. Jeder aber, der anderer Ein- oder 
Ansicht ist – eben weil er weder Deutsch noch richtig oder recht-



sprechen kann und allein deshalb nicht versteht, was dieses Wort 
sagt  –  rennt sogleich los und sucht dafür seinen Nächsten bezahlen 
zu lassen. Da darf man schon mal fragen, wer den Haudegen unter-
richtet  und  erzogen  hat,  obschon  nicht  auch  fragen,  auf  welche 
Schule oder Universität er ging, denn das könnte den abgebroche-
nen Zaunpfahl oder Streit gleich nochmal vom Zaun brechen. Die 
eigentliche Lehre lehrt, dass den Schmerz immer nur der zu verant-
worten hat, der ihn auch hat – nicht der, der ihn nicht hat. Das ist in 
vielen  Fällen nur schwer  einzusehen,  aber das  ist  „re-ligio“! Die 
eigentliche Lehre ist die, welche vom Wort aus geht, denn „logia“ 
und „logos“ basieren auf ein und derselben Wortwurzel.

Auch „sagen und zeugen“ nebst „zeihen, zeigen, ziehen, säugen, 
siegen,  sein,  tun und  sehen“ sind altverwandte Verben – allesamt 
abgeleitet  von  (gr.)  „thein“.  Dessen  Substantive  lauten  „theos“, 
„theatron“ und „theoria“, und es sollte einen doch sehr verwundern 
falls gerade nur zwei davon „ex-sistierten“, aber das dritte nicht. Wo 
blieben dann der „Erzieher“, die Zucht, die Zuchtwahl, der Selekti-
onsdruck oder Druck (↔  Drache /  Trägheit /  Tracht /  Treue), die 
natürliche Auslese oder die  Erziehung?  Frag‘ mal einen Physiker 
oder Quantenmechaniker, inwiefern sich ein  Druck vom  Zug oder 
Sog unterscheidet oder fang endlich damit an, dich selbst zu befra-
gen, denn sonst wirst du niemals erfahren, was allein die „logische“ 
Argumentation vermag. Druck und Sog treten niemals getrennt von-
einander auf, denn leztlich sind sie nur Phänomene ein und dessel-
ben Phänomens, nämlich des  Gusses.  Der Streit darum sieht also 
vielmehr danach aus, als ob da nur jemand etwas nicht weiß, und 
zwar ausgerechnet  derjenige Klugscheißer,  welcher das „Wis-sen“ 
alias Weise-sein (↔ Weis-sagen) namentlich erschaffen zu können 
gelobte – nämlich der „Wissen-schaftler“ – zugleich aber Aversio-
nen gegen den Ahnlaut „Schöpfer“ hegt. Vielleicht wäre dem ein 
oder  anderen  Wissenschaftler  die  Wendung  „Schaftler  der  Welt“ 
oder  „Schöpf-ler“ viel lieber – zumindest klänge es dann genauso 
dämlich und antiquiert wie „Schaft-ler, Grand-ler oder  Sand-ler“. 
 

Dem >Wort< synonym oder gleichbedeutend, sind die Vokabeln 
>Rede<, >Sage<, >(hlg.) Schrift<, >Legende<, >Logos< und >Ver-
stand< nebst >Angelium<, >Umschreibung< und >Überlieferung<, 
aber für das Nomen >Vokabel< kann das Nomen >Wort< nur inso-
fern einstehen, als es zur vollständigen Umschreibung einer Vokabel 
ganz unbedingt dem Aufwand des gesamten Wortschatzes bedarf, 
also einer möglichst vollständigen >Rede< und allermöglichen „Re-
ferenzen“  lautlicher  Natur.  Dieser  „Rede“  oder  Umschreibung  ist 
das >Wort< synonym, und nur insofern auch der „Vokabel“, aber im 



engeren Sinne des Begriffes vom Wort, heißt Wort nicht gleich Vo-
kabel. Wie der Rede, der Predigt oder der Vorlesung, ist die „Voka-
bel“ auch dem Wort nur ein Element oder Bestandteil. Darin gleicht 
sie vielmehr der Silbe und dem sogenannten „Phonem“ oder Buch-
staben. Der Plural „Wörter“ oder „Worte“ entsprach  ursprünglich 
dem Plural „Reden“ – nicht etwa dem Plural „Vokabeln“. Wem man 
ins Wort fällt, dem fällt man noch nicht in die Vokabel, und wem 
man es überreicht oder entzieht, dem überreicht oder entzieht man 
nicht etwa Vokabeln. Ich meine, das war doch wohl schon hinrei-
chend bekannt. Warum also ebenso unlogisch wie inkonsequent in 
aller weitreichenderen Auslegung ein und desselben Wortes?

 Des Verstandes bedarf die Bedeutung sowieso, aber die schwie-
rigere Frage, wie die Vokabel >Wort< inhaltlich mit dem Verstand 
oder „Logos“ übereinkommt,  konnte nicht  schon im Rahmen des 
Vorwortes  oder  der  Einleitung  erschöpfend  geklärt  werden.  Wer 
schon jetzt danach fragt, muß sich noch ein wenig gedulden, kann 
aber auch umso besser den Umstand vergegenwärtigen, daß ihm das 
auch im Folgenden oder in anderen Quellen nicht mit dem Finger-
deut auf diverse Gegenstände des Gesichtssinnes beigebracht wer-
den  kann  –  es  sei  denn,  natürlich,  er  begriffe  schon  das 
Schriftsymbol als einen derartigen Gegenstand. 

Schon hier geht der Streit los, denn die vermeintlich „Ungläubi-
gen“, die in dieser Vorstufe des „religiösen“ Streites noch gar nicht 
als solche benannt oder erkannt werden, sind davon überzeugt, daß 
die Deutung der Vokabeln auch per fuchtelnden Händen und Bei-
nen, vor allem aber per Zeigefinger und Fingerdeut auf Gegenstände 
des Gesichtssinnes besorgt werden könnten. Verbale Umschreibun-
gen und mithin zahlreiche Vokabeln wären insofern schon so gut 
wie überflüssig.  Man glaubt  vielerorten,  der  Inhalt  einer  Vokabel 
müsse  in  diesem Sinne  „gegenständlicher“  Natur,  und  daher  mit 
dem Zeigefinger zu bedeuten sein, denn genau nur so hat einem ja 
schon die eigene Mutter das Sprechen beigebracht: „Da schau hin – 
ein Wauwau – Wauwau tut A-a machen“ (unterdessen streckt Mutti 
ihren  Arm und  Zeigefinger  in  Richtung  irgendeines  urinierenden 
Ungeheuers aus, setzt aber vorraus, dass das Kind diese Geste auch 
ohne  einen  derartigen  Kommentar  korrekt  deuten  kann,  denn 
andernfalles müßte Mutti ja auch noch mit dem anderen Finger auf 
den „anderen Finger“ deuten, doch das sähe dann schon reichlich 
dämlich(!) aus, und hätte mit an Sicherheit grenzender Wahrschein-
lichkeit exakt genausowenig Sinn...). Sogesehen drängt sich freilich 
der Verdacht auf, demzufolge es schon der äffische Zwerg aus dem 
Neandertal genau nur ebenso gemacht haben würde, und dass diese 
„Urmutter  aller  Muttersprachen“  einer  Neandertalerin  („Homo 



Mamma Erectus“) gleichgekommen sein müsse. Zwar kommt man 
nun auch trotz des inzwischen so übereifrig zum Einsatz gebrachten 
Zeigefingers schnell dahinter, daß in aller Rede auch noch Vokabeln 
mitmischen, denen kein solcher Gegenstand entspricht – die soge-
nannten „Abstrakta“ (z.B. Stolz, Zweifel, Wissenschaft, Krieg etc.) 
– aber das hebt die Unterscheidung noch nicht auf, sondern stellt 
solche  Abstrakta  den  sogenannten  „Konkreta“  neban  und  konnte 
diese Unterscheidung nur noch „zementieren“, wodurch dem Wort 
nun  trotz  besserer  Einsicht  noch  immer  eine  zwiespältige  Natur 
unterstellt ist.  Der amtierenden Linguistik sei Dank. Vielen Dank, 
meine  werten  Herrn  „Siebengescheit“.  (Für  diese  Glanzleistung 
gebührt euch wahrlich der „Friedens-Rubel-Preis“.)

Genau nur dieser Zwiespalt ist der „Zweifel“ – Zweifel in Bezug 
auf die eigentliche Natur des Wortes, und somit das Gegenteil vom 
„Glauben“ um den es in diesem, wie auch in jedem anderen Zusa-
menhang geht – ein Synonym der Gewissheit! Glauben heißt nur 
glauben – zweierlei Arten ein und desselben Verbums gibt es nicht – 
keinen, der sich vom „religösen“ Glauben unterscheidet, denn auch 
dieser  ist  nicht  mit  einem Glaubens-Inhalt  zu  verwechseln.  Rein 
lexikalisch ist das ein ganz und gar unzweideutiger Begriff: Entwe-
der ich glaube, was ich sehe, oder ich glaube nicht, was ich sehe – 
wenn ich aber nicht mehr glaube, was ich sehe, dann kann es sich 
bis zu dem Augenblick, da ich unter die Räder gelange, nur noch um 
Sekunden handeln. Das ist in der Tat ein nur „religiöses“ Problem – 
ein tödliches. Derjenige aber, der Glaubensinhalte sieht oder hört, 
wo nur Glaube  gesagt  worden  ist,  ist  schon verdammt nah  dran. 
Dasselbe gilt natürlich auch für‘s Hören. G‘laub es oder gelobe es! 
Wenn es sich wie ein rasender Zug auf Gleisen anhört, dann ist es 
auch ein solcher – was soll es da noch „anderes“ als nur ganz aus-
schließlich den Klang oder Laut zu deuten geben? Sprache basiert 
auf  einer  ganz  und gar  natürlichen  und schon allerursprünglichst 
gegenwärtigen  Wahrnehmungsfunktion:  Hören  („lokalisieren“  / 
„orten“),  Vergleichen  und  Differenzieren  (Schlußfolgern).  Sofern 
noch interessant ist,  wie ein Zug auf Gleisen klingt,  ein Mähdre-
scher  im Kornfeld  oder  der  Bruch  eines  Knochens,  ist  auch  von 
Interesse, wie ein Wort klingt, und zwar von ganz vorderrangigem 
Interesse. Sofern das aber nicht mehr so interessant ist, kann auch 
nicht mehr so viel Interesse daran bestehen, weiterzuleben, denn mit 
dem Leben ist nichts anderem als nur diesem oder jenem Interesse 
nachgekommen. Es sind also vielmehr alle sonstigen Kriterien ety-
mologischer Forschung, die als die nachrangigen angesehen werden 
müssen.  Dass  das  Nomen  >Arm<  anderer  Herkunft  ist  als  das 



Adjektiv, ist nicht nur nicht gesichert, sondern auch noch allerhöchst 
interpretationsfähig aber schon so oder so von ganz zweitrangigem 
Interesse, denn aus dem Wort allein geht ganz gewiss nicht hervor, 
wo's herkommt. Es handelte sich hier um eine Information, die das 
Wort  nicht  transportiert,  und  Rom ist  außerdem trotzdem Rom – 
auch wenn du aus anderer Richtung anreist als dein Nachbar.

Auch  das  sogenannte  „Wissen“  des  Professors  gründet  auf 
nichts anderem als allein auf seinem Glauben an die Leistungen sei-
ner fünf oder sechs Sinne nebst den Leistungen des Sinnes schlecht-
hin – dem „Siebenten“ nämlich! (Kein „Zahlwort“!). Zweifelte er an 
seinem Gehör oder Verstand, so könnte er auch nichts mehr „wis-
sen“, also steht das Wissen auf dem Glauben (an den Inhalt etwaiger 
Bücher und Vorlesungen), und falls er den Glauben aus dieser Per-
spektive noch gar nicht betrachtet hatte, nicht betrachten wollte oder 
nicht betrachten will, dann ist das nichts als nur sein eigenes Pro-
blem, aber ein Problem hat er dann in jedem Falle. Glauben heißt 
trotzdem nur glauben – ob‘s ihm nun paßt oder nicht – und falls er 
meinte, es sei besser oder intelligenter, nicht zu glauben, dann: „bit-
teschön!“. Schließlich braucht die Welt auch ein paar promovierte 
Narren, über die sie lachen kann. 

Doch nun: „Glauben heißt nicht wissen“, sagte der große Den-
ker und Narr Immanuel Kant einmal, und allein aufgrund des Zwei-
fels in Bezug auf die Natur des Wortes, frägt sich nun auch noch, 
woher er das so genau gewußt haben wollte, beziehungsweise, wie 
er  sich  vorgestellt  hatte,  zu  beweisen,  was  „glauben“  heißt  oder 
nicht heißt, „ist“ oder „nicht ist“. Des anderen Falles nämlich, wäre 
sofort  klar,  ob  es  das  heißt  oder  nicht  heißt,  denn  diesen  so 
„unglaublichen“ Falles hätte ganz ausschließlich der Wortlaut einer 
Vokabel das letzte Wort. Allein den Buchstaben oder Lauten zufolge 
gleicht das Verb >wissen< mehr dem Verb >wetten<, und das Verb 
>glauben< mehr dem Verb >geloben< – jedenfall weitaus mehr als 
allem sonstigen  oder  weitläufigeren  Geschwätz,  dem dieser  oder 
jene Wortlaut zum Vergleich* gegenübergestellt werden kann .

(* Umschreibungen oder Definitionen sind „Gleichnisse“, und Gleichnisse sind 
Gleichungen mit „Ist-gleich-zeichen“!). 

Geloben, Schwören und Wetten bezeichnen nun aber schon so 
gut wie ein und dieselbe Übung, und vergleichbare andere Beispiele 
für solche lautlich indizierten Übereinstimmungen in der Bedeutung 
sich  lautlich  so  nahestehender  Vokabeln,  lauten  unter  Anderem 
„Messe und Mette“, „Wasser and water“, „besser and better“ oder 



„Haus, Hut und Hütte“. „Er hat ...“ und „He has ...“. Das heißt, der 
vermutlich  nur  mundartlich  bedingte  Unterschied  zwischen  einer 
Lautung mit „S“ und einer Lautung mit „T“ – oder einer mit „Ä“ 
wie „änd“ und „U“ wie „und“ –  errang noch in zahlreichen anderen 
Fällen und Sprachen keinen bedeutungsunterscheidenden Wert. Die 
semantische  Unterscheidung zwischen  Wissen  und  Wetten  oder 
zwischen Glauben und Geloben basierte demnach auf nichts ande-
rem als  der  blanken Mutmaßung oder  Willkür.  Sie  ist  weder  hie 
noch da „beweisbar“, gleicht im Prinzip der  Definition: „Fünf = 
103“ oder „Drei ≠ three“, und somit  hätte sich diesbezüglich auch 
Kant bestenfalls einem „Glauben“ bedient – eigentlich nur eines Irr-
tums – aber keineswegs einer absoluten „Gewissheit“ oder einem 
dementsprechenden „Wissen“. Tatsächlich also, hat es der Pseudo-
philosoph noch nicht mal nur „geglaubt“, denn Glaube ist, wie ge-
sagt, keineswegs der Vermutung synonym.  Kannt hat es schlicht-
weg nicht „gewußt“ und sprach da von Dingen, von denen er gar 
nichts verstand.  Geloben heißt wetten, und mehr als sein Leben dar-
auf  verwetten,  dass  seine  Predigt  wahr  ist,  kann  auch  ein  „Na-
tur-wetten-schaftler“  nicht.  Wäre  ihm dieser  Wetteinsatz  bewußt, 
dann würde er schon ganz ausdrücklich beim Leben seiner Mutter 
schwören oder „bei Gott geloben“ (= an Gott g‘lauben), aber gewiss 
nicht mehr geloben, dass gleich das Wetter umschlüge, denn in die-
sem Kontext ist das Verb >glauben< stets fahrlässig gewendet. Wer 
angeblich „glaubt“, dass er bald im Lotto den Hauptgewinn absahnt, 
ist in der Regel und der Ausdrucksweise völlig zuwider, noch nicht 
einmal dazu bereit, auch nur seinen linken Daumen darauf zu „ver-
wetten“, geschweige denn sein Leben, aber vielmehr dieses ist mit 
dem (Ge-) Loben verwandt – nicht etwa mit dem schlappen Wettein-
satz von nur 3,50 Euro.Wer wirklich daran glaubte, würde mindes-
tens sein ganzes Hab und Gut darauf verwetten, denn nichts spricht 
dagegen,  einhunderttausend Euro  gegen vier  oder  fünf  Millionen 
einzutauschen. 

 Der  Lottoblödel  glaubt  also  nicht  wirklich  an  nennenswerte 
Gewinnchancen – nicht im eigentlichen Sinne des Verbums „glau-
ben“ – ganz im Gegenteil: Seine diesbezüglichen Zweifel überstei-
gen seinen Glauben um ein „vielfaches“. Wie oft schon hätte der 
Wetterfrosch sein Leben verwirkt,  wenn er  nicht nur dem blöden 
Gequake  nach,  sondern  ebenso  tatsächlich  wie  wortwörtlich 
„gelobte“, dass die  folgende Nacht keinen Frost  bringt?  Wirklich 
geloben, zumal „bei Gott“ oder „beim Leben seiner Mutter“, tut nur, 
wer weiß, daß sein eigenes Leben auf dem Spiel steht, denn wenn er 
nicht auch sein Leben zu riskieren bereit ist, dann glaubt oder gelobt 
er  nicht,  sondern  zweifelt.  Im Klartext:  Wenn der  Wissens~ oder 



Wetteinsatz nicht alles umfäßt, was der Gelobende, Wettende oder 
Wissende  zu  bieten   hat,  dann zweifelt  er.   Ergo:  Vermuten  und 
Glauben sind zwei Paar ganz verschiedene Stiefel. Wer in Sachen 
Wetterumschwung  oder  dementsprechenden  Mutmaßlichkeiten 
„gelobt“, quatscht einfach nur ein ganz selten dummes Zeug daher, 
und  liefert  seinen  Nächsten oder Kindern eine denkbar  schlechte 
Orientierung beim Deuten. Sich in solchen Sachen oder „Sagen“ zu 
vergewissern, verstand aber auch der werte Herr Immanuel gerade 
ebenso wenig wie fast jedermann sonst. „Wir können alles, außer  
Hochdeutsch“  –  mindestens  99,98  Prozent  aller  noch  lebenden 
Nachfahren des Affen reden täglich und fast den ganzen Tag lang, 
nichts  anderes  wie  nur  „gequirlte  Scheiße“.  Das  stimmt  zwar 
bedenklich, aber das ist „re-ligio“(!): Zweifle stets an der Richtig-
keit dessen, was du redest, aber zweifle nie an der Richtigkeit deines 
ebenso eigenen wie eigentlichen Verstandes, deines eigenen Urteils-
vermögens, deines eigenen Gehörs oder deines ebenso eigentlichen 
wie eigenen Gehorsams. Wenn sich die beiden Seiten eines verbalen 
Vergleichs nicht mal nur ähneln, dann handelt es sich auch nicht um 
eine Gleichung – weder um eine Gleichung, noch um ein Gleichnis. 
Dass selbst Eins und Eins nicht ebensoviel wie Zwei sind, erfährt 
sich heute recht unkompliziert in jedem billigen Splatterfilm, denn 
da liegt auch schon mal der Rumpf oder Arm eines Menschen neben 
seinem Kopf oder Unterleib, aber verhalten tut sich die Summe der 
Einzelteile trotzdem anders als „am Stück“. „Wahrlich, wahrlich –  
wer Ohren hat zum Hören, der höre ...“,  pflegte der Heiland zu 
sagen – und wer  auch noch ein  Hirn hat  genau  dazwischen,  der 
gebrauche es gefälligst, denn dieses sitzt nicht nur ganz „rein zufäl-
lig“ in genau deren beider Mitte. Es hat schon seinen guten Grund, 
dass der Gehorsam so heißt wie er heißt. Dessen Buchstabenfolge 
ist nicht „aus dem Hut gezogen“, wie der ein oder andere Pseudlin-
guist offenbar glaubt.

Wie, um alles in der Welt, sollte sich auch je beweisen oder veri-
fizieren lassen, dass die Zeichenfolge „E,n,g,e,l“ nicht die Zeichen-
folge  „6-OPW“  ist  oder  heißt,  sondern  an  Stelle  dessen  die 
Zeichenfolge „R-zwo-D-zwo“ oder „Schlauchboot“? Wie verifiziert 
man die Ungleichungen „Glauben ≠ Geloben“, „Wissen ≠ Wetten“ 
oder „Three ≠ Drei“? Aristoteles und nach ihm der Stoiker und Pro-
toetymologe Zenon beantworteten solche Fragen ganz gern mit einer 
Gegenfrage: „Wie beweist man denn, daß A nicht B oder C heißt,  
sondern nur A?“ Ferner: „Wie soll denn A auf C oder B deuten kön-
nen, und wenn auch nicht deuten, sein oder zeigen, wie dann an  
Stelle dessen hinweisen, verweisen oder beweisen?“ Etwa mit Zei-



gefingern?  Ferner:  „Woher weißt  du denn,  daß tatsächlich Feier-
abend gesagt oder gemeint ist, wenn du Feierabend lediglich hast  
sagen hören?“ Im Zweifelsfalle –  nämlich des Falles, da das Wort 
oder die Vokabel so zwiespältiger Natur wäre, wie befürchtet – wäre 
nicht nur an einer Übereinkunft der Meinungen oder Bedeutungen 
seitens  der  verschiedenen  Sprachteilnehmer  zu  zweifeln,  sondern 
auch gut noch an der Übereinkunft des Gesagten und des Gehörten. 
Vielleicht hörst du ja noch nichtmal richtig, und siehst nur Gespens-
ter wohin du auch siehst. Vielleicht war ja nicht wirklich „Feier-
abend“ gemeint, sondern nur das, was bloß genauso klingt, und nun 
hast  du  auf der  Uni  ja  schon gelernt,  das der  Klang nicht  zählt.  
Dumm gelaufen!

Aber den Anfang solcher Angst vor dem jähen Verlust des Ver-
standes, des Gehörs oder Gehorsams macht bereits die selten doofe 
Idee,  dass  man den  Leistungen der  eigenen sechs  Sinne  –  allem 
voran dem „Logos“ alias Urteilsvermögen – nicht trauen dürfe, und 
dass sich der sogenannte Inhalt eines Wortes, vom bloßen Wortlaut 
womöglich ganz wesentlich unterschiede. Diesen Blödsinn nämlich, 
hatte erstmalig der schweizer Protolinguist Ferdinand de Saussure 
amtlich gemacht, womit ich nun aber keineswegs behaupten will, 
dass er diesen auch „erfand“. Ge~ oder Erfunden hatte ihn schon 
Eva, beziehungsweise der Slang (die Schlange), und gewußt haben 
davon  auch  die  antiken  Freunde  der  Weisheit,  aber  akademisch 
angemeldet und kommerziell unterrichtet, haben ihn erst wieder der 
werte Herr Ferdinand und die Kollegen der analytischen Philosophie 
des 20. und 21. Jahrhunderts (Husserl, Frege, Foucault, ...) und zwar 
durchweg der Überzeugung,  ganz „nigel-nagel-neue Neuigkeiten“ 
zu unterrichten, denn aus Gründen vererblicher Legasthenie völlig 
Abgeschnitten von der Erfahrung ihrer Vorfahren, leben diese frei-
lich noch immer hinterm Mond, und erkennen auch in den allerältes-
ten Kamellen noch sagenhafte Neuigkeiten. Doch Schwamm drüber: 
Sie lehrten erneut das Gerücht, demnach zwischen dem Inhalt und 
dem  Wortlaut  eines  Wortes  keinerlei  logischer  Zusammenhang 
bestehe, demzufolge etwa die Gegenstände „Messer,  Gabel,  Schere 
und Licht...“ auch ebensogut anders heißen könnten, als sie nun mal 
heißen – das würden ja schließlich schon die ebenso unterschiedli-
chen wie zahlreichen Sprachen dieser Welt bestätigen.

Aha – da hamma's doch scho‘! Sprachwissenschaftler begreifen 
breits in einer großen Schafherde allerlautestem Plöken eine „Bestä-
tigung“,  und  weil  wahr  ist,  was  die  Mehrheit  schreit,  kann  man 
empirische  Wissenschaft  auch  sehr  gut  gegen  eine  Volksabstim-
mung, beziehungsweise gegen ein demoskopisches Institut eintau-



schen. „Stimmen“ heißt hier lediglich „im Chor übereinstimmen“, 
was sich allerdings nicht auf die Teile eines Textes bezieht, sondern 
nur auf einen Haufen Sänger. Die allgemein übliche „Sinnübertra-
gung“ des ein oder anderen Ausdruckes macht auch vor einer Theo-
rie zur Aussagenlogik keinen Halt. Wenn alle Kauderwelsch reden, 
dann „stimmt“ das Kauderwelsch, und wenn alle gemeinsam Lügen, 
dann ist unter Umständen selbst eine Lüge dasselbe wie Wahrheit, 
denn dann stimmt die Lüge mit der Lüge jedermanns überein, also 
„stimmt“ unter Umständen auch eine „Falschaussge“ –  und das ist 
jetzt nicht bloß ein blöder Witz von mir. Wie schon erwähnt: Die 
Linguistik  bezeichnet  sich  selbst  und  ganz  offiziell  als  eine  rein 
„deskriptive“  Wissenschaft  –  Sprache  nur  vergleichend  und 
beschreibend – nicht etwa nach den Kriterien „falsch oder richtig“ 
beurteilend. Hört, hört – ! – folglich ist auch nicht davon auszuge-
hen, dass ihre Ergebnisse oder Aussagen „falsch oder richtig“ sind, 
denn  auch  linguistische  Aussagen  sind  nur  Metasprache  und 
Gerede. Linguistik ist also einfach nur ein ganz wertfreier Kommen-
tar  zu  ebensolchem ganz  wertlosen  Quatsch  mit  Soße  –  auf  gut 
Deutsch. Es fragt sich also noch immer:

 „Woher nun die Idee oder Bestätigung dafür, dass Messer und  
Gabel  auch  ebensogut  anders  heißen  könnten,  als  Messer  und  
Gabel?“ – „Ebensogut wie was?“

 Lauteres oder leiseres Plöken ist doch immerhin noch ein nach 
Lautstärke bewertetes Plöken, also eine Bewertung nach den Kriteri-
en „lauter und unlauter“ – das meint gerade ebensoviel wie „richtig  
und falsch“, nämlich „deutlich und undeutlich“ oder „vollständig  
und unvollständig“ (falsch = fehlerhaft).  Ja, wie nun? – „Jein“ oder 
„Nnja“(?) – deskriptiv oder desorientiert? Reden vielleicht auch hier 
nur Leute und Magister, die gar nicht wirklich wissen wovon? So 
aus  dem Stegreif  gefragt,  würden  nun mindestens  acht  von  zehn 
Linguisten  erst  mal  sofort  abstreiten,  dass  „lauter“  und 
„deutlich(er)“  zwei  Synonyme  des  Adjektives  „richtig(er)“  sind, 
denn auch zahlreiche Linguisten haben irgendwas mit  den Ohren 
und orientieren sich in dieser Angelegenheit lieber am „Volksmund“ 
und an eines Volkes „Grüchteküche“ (↔ Semantik). 

Der  Fall  liegt  eigentlich  klar:  Auch Linguisten  glauben,  dass 
dem Nomen „Gabel“ ein Gegenstand des Gesichtssinnes zukommt, 
denn der Gegenstand des Gehörsinns allein kann ja nun wohl ganz 
gewiss nicht „anders heißen“ als gehört. Sollte da dennoch etwas 
sein,  was anders heißen könnte, dann allenfalls ein „anderes No-
men“ oder das augenscheinliche Zielobjekt eines Fingerdeutes, dem 



das Nomen versehentlich zugewiesen worden ist – nämlich der dem 
Nomen unterstellte Gegenstand des Gesichtssinnes. Ihre Anmerkung 
dazu  wäre  ja  anssonsten  völlig  „gegenstandslos“  (wortwörtlich: 
„...den Gegenstand los“), denn ein Name kann ganz todsicher nie-
mals anders lauten als er nun mal lautet. Sollte also ausgerechnet 
„dieser“ (welcher?) und trotzalledem ganz anders lauten können als 
er nun mal lautet, dann kann es sich nicht wirklich um den Namen 
handeln, sondern nur um etwas völlig anderes als den Namen. Zu-
gleich jedoch, und dem zuwider, nennen Linguisten diese Verknüp-
fung zwischen Ding und Namen „nicht logisch“, also argumentieren 
auch Linguisten ganz und gar unlogisch (= unwörtlich!) und dies 
bestimmt nicht nur dann, wenn sie vor versammelter Mannschaft be-
sagten Blödsinn vom Stapel lassen. Wem ein Denkfehler zueigen ist, 
dem ist der Denkfehler nämlich immer und überall zueigen! Einer 
besseren Betrachtung zuliebe sind die beiden „Sprüche“ eines ange-
zeigten Widerspruches nur mal ganz unmittelbar nebeneinanderzu-
stellen, denn wenn des Linguisten Aussage, wie nun behauptet, tat-
sächlich eine Falschaussage sein sollte, dann müßte diese zugleich 
auch ein Widerspruch sein, und wenn sie ein Widerspruch ist, dann 
müßten es der Sprüche auch mindestens zweierlei sein, denn aus nur 
einem einzigen Spruch ist logischerweise nur schwerlich ein zweiter 
zu entnehmen. Deshalb das gleiche nochmal langsamer, und „zum 
mitschreiben“: 

Messer und Gabel könnten ebensogut anders heißen als  „Mes-
ser und Gabel“, aber die Verknüpfung zwischen dem Ding und dem  
Namen des Dinges sei weder verbindlich noch logisch. 

Diese Aussage enthält einen (versteckten) Widerspruch bezüg-
lich des Verbums „Können“, denn besagte Verknüpfung ist entweder 
möglich oder nicht möglich, aber gewiss nicht „möglich“ und zu-
gleich „unlogisch“. Entweder ich kann oder ich kann nicht. Die Lin-
guisten wollten doch nicht etwa behaupten, dass solche Verknüpfun-
gen nur manchmal, bedingt, teilweise oder nur im Deutschen nicht 
logisch sind. Sie sind ganz generell unlogisch – in jeder Sprache – 
und zwar ebenso unlogisch wie unmöglich. „X“ kann also ganz ge-
wiss nicht wie „U“ lauten, und zwar in nicht auch nur einer einzigen 
Sprache, doch von einem solchen „X“ oder „U“ unterscheiden sich 
die Nomen „Messer“ oder „Gabel“ durch nichts sonst, als nur den 
Laut und die Anzahl solcher Laute, also heißen auch diese beiden 
„Gegenstände“ nie und nirgends anders als nur „Messer und Ga-
bel“. Offenbar weiß der Linguist nur nicht „Gegenstand“ von „Ge-
genstand“ zu unterscheiden. Stattdessen unterscheidet er  Abstrakta 
von Konkreta, obwohl genau das vollkommen überflüssig ist, da die 
Gattung der Konkreta ja bereits durch das Wesen der „Idiome“ ab-



gedeckt ist – das Wesen oder Unwesen der vollkommen willkürlich 
entschiedenen Verknüpfung zwischen einem Wortlaut und „Irgend-
was“! 

Nomen SIND(!) Gegenstände, wenn auch nicht unbedingt Ge-
genstände  des  Gesichtssinnes,  aber  das  sind  Gerüche  ebenfalls 
nicht, doch „gegenständlich“ sind auch diese nichtsdestotrotz und 
nichtsdestoweniger. 

Laute und lautliche Differenzen sind physikalisch nachweisbare 
Phänomene, also durchaus „handgreiflicher“ oder gegenständlicher 
Natur. Auch die „Akustik“, beziehungsweise, das Hören ist lediglich 
eine  Sonderform  der  Haptik,  denn  auch  die  niederfrequenten 
Schwankungen in der Dichte des Schallträgers „Luft“ werden von 
entsprechenden Rezeptoren (sog. „Haarzellen“ i.d. Innenohrschne-
cke) nichts als nur „ertastet“, und der Schallträger selbst entbehrt ei-
ner eventuell vermissten „Substantialität“ nicht mehr noch weniger 
als  jeder  andere  Gegenstand  auch  –  ob  nun  mehr  oder  minder 
„handgreiflich“.  Letztlich  ist  auch  jedes  handgreifliche  Trumm 
nichts  als  nur  eine  außerordentlich  hochfrequente  (elektromagn.) 
Schwingung,  und  aller  (jüngeren)  Erfahrung  nach,  völlig  „rück-
standslos“ in nichts als nur die reine Strahlung umzuwandeln, aber 
eben auch nur deshalb von ebenso statischer („träger“) wie auch dy-
namischer („lichter /  flüchtiger“) Natur. Da ist also kein „wesentli-
cher“ Unterschied zwischen dem Wesen des Nomens und dem We-
sen  des  Dinges,  aber  dennoch  ein  Unterschied  zwischen  diesem 
Ding und jenem Ding, also ist das Nomen nicht die (augenscheinl.) 
Gabel, denn die Gabel ist ja auch nicht das Messer oder das Früh-
stück, und dennoch ist das Nomen nicht weniger „dinglich“ als je-
des sonstige „Ding“. Allein in diesen Wirren liegt der Hund begra-
ben und stinkt vor sich hin. „Linguistik“ oder „Semantik“ helfen uns 
da nicht auch nur das allerkleinste Stückchen weiter, und die jüngere 
Philosophie oder Erkenntnistheorie ebenfalls nicht. Man darf wohl 
ganz generell davon ausgehen, dass immer denjenigen Idioten der 
nötige Tief- und Durchblick fehlt, welche nebst diesem auch noch 
nach wissenschaftlichen Ehren und allen verwandten „Eitelkeiten“ 
und „Etiketten“ trachten, also immer gerade denen, die sich mit den 
Namen der diversen wissenschaftlichen oder konfessionellen Diszi-
plinen  so  gerne  vom  banalen  Nomen  „Mensch“  unterscheiden 
möchten, und sich von der eigentlichen Sache ablenken lassen. Es 
sind immer die selben „Fachidioten“ und „Minderheiten“, welche 
nie ganz bei der „Sache“ sind: die  Psychologen,  die Christen,  die 
Protestanten, die Quantenmechaniker, die Juden, die Moslems ( ei-
gentl.  Muslime oder  Müslimans),  die  Biochemiker,  die  Atheisten 
oder die Kollegen der  analytischen Pilosophie – Hauptsache, nicht 



einfach bloß „Mensch“ sein oder „Bauerntrampel“ heißen, sondern 
was ganz anderes und besonderes sein und heißen. Das Wort >Min-
derheit< ist  definitiv  mit  den  Nomen „Meinung“  und „Mein-eid“ 
verwandt, und zwar dies nicht völlig umsonst – das hat durchaus et-
was zu bedeuten, denn als man den Dingen ihren Namen gab, hatte  
man sich durchaus auch dabei  etwas gedacht.  Das ist  erst  neuer-
dings, nur mancherorten und vor allem in den neuen Naturwissen-
schaften nicht mehr so.

Auch auf die Gefahr hin, dass ich mir mit der folgenden (und 
vorsorglich  mal  nur  sehr  vagen)  Anspielung,  gefährliche  Feinde 
schaffe, will ich dennoch auch folgendes gesagt haben:  Insofern, als 
schon der legendäre Herr Jesus Christus anmerkte, dass nicht mit 
seines Vaters Gnade rechnen kann, wer nicht eines Nächsten oder 
Bruders Knecht sein möchte, sondern dieser Knechtschaft zu ent-
kommen  sucht  (und  sei  es  auch  nur  der  „ägyptischen Knecht-
schaft“!),  sollte  mal  eher  davon  ausgegangen  werden,  dass  noch 
nicht einmal „die Juden“ den Sinn ihrer eigenen Aufzeichnugen ver-
standen haben, denn diese beginnt mit dem „Exodus“ und endet (ge-
nau nur deshalb) im „Exitus“, während sie aber allesamt aus ihrem 
alten Testament immer nur herauszulesen suchen, das „auserwählte  
Volk“ zu sein. Eingebildet sind sie und abtrünnig, seit dem Auszug 
aus  Ägypten! Auch die  fünf oder  sechs Millionen Juden, welche 
dem „Holocaust“ zum Opfer fielen, sollen gegenüber den anderen 
Opfern – gut acht mal so viele (!) –  einer ganz besonderen Erwäh-
nung teilhaftig werden. Das schreit inzwischen schon bis zum Him-
mel. Sie wollen ganz unbedingt heraus~ und hervorgehoben werden, 
und selbst einem Adolf Hitler kann in diesem Zusammenhang nur 
noch eine  ganz  untergeordnete  Rolle  zugesprochen werden,  denn 
die nominal geäußerte Unterscheidungswut des Juden ist ja nicht auf 
eines anderen Volkes Führer Mist gewachsen, sondern auf eines Ju-
den ganz und gar eigenem Mist.  Es liegt den Juden ganz außeror-
dentlich viel daran, namentlich von allen Völkern anderen Namens 
unterschieden  zu  sein.  Allein  dafür  benötigen  sie  das  Nomen 
„Jude“. Vor allem wenn der Jude gelitten hat,  so soll dessen Leid 
deutlich lauter und mit einem viel größer angelegten Mahnmal be-
klagt werden, als das Leid eines Polen, eines Engländers oder eines 
Russen.  Im Vergleich  zu den Hinterbliebenen eines Juden nimmt 
sich das Geschrei eines Russen oder eines Japaners (Hiroshima / 
Nagasaki!) ganz ausgenommen stille aus. Quasi: “Berlin, Berlin – 
vergiss, was nicht Jude ist oder heißt und gedenke vor allem den ge-
töteten  Juden!“  So  eine  nominale  Unterscheidungsabsicht  stinkt 
aber ganz generell  nach (Völker-)  Streit  – zumal dann, wenn sie 
wieder so laut wird wie in den vergangenen Jahrzehnten. Tätsäch-



lich wurden „Menschen“ getötet, und zwar erst angehört („kennen 
gelernt“),  dann  verurteilt  („denunziert“),  dann  verfolgt,  verhaftet, 
deportiert, gefoltert und erst zu allerletzt getötet, doch eben das ist 
ganz gewiss nicht nur deshalb so schlimm, weil es sich dabei um 
„Juden“ handelte. Trotzdem sollte die Mahnung per monumentalem 
Mahnmal wiederum auf die Betonung des Namens „Jude“ angelegt 
sein, weil der Jude auch nach nochsovielen Toten, Dummheiten und 
Verlusten zu keiner besseren Vernunft findet als nur zu der, welcher 
er auch schon zuvor und ohnedies entbehrte. Der Jude ist ebenso 
trotzköpfig wie stumpf~ und eigensinnig, und zwar genau nur des-
halb und nur insofern, als er namentlich von anderen unterschieden 
sein will, also nur insofern, als er dem Nomen „Mensch“ nur noch 
eine untergeordnete Bedeutung zukommen läßt – den zweiten Rang 
–  und somit dem Menschen ganz allgemein und seinem Vater Adam 
„lästert“. 

„Jesus  sagte:  Wer  die  Welt  versteht,  während  er  selbst  
Mangel leidet, der leidet Mangel an jedem Ort.“ 

(Th.-evangelium, Spr. 67)

Der Inhalt  des „alten Testaments“  – im wesentlichen  nur  die 
(traurige) Chronik der Juden – ist eigentlich als Warnung zu verste-
hen: Jeder, der sich für etwas besseres hielt oder vermeinte, sich vor 
Zeugen als das Mitglied einer „Judikativen“(!) aufspielen zu müssen 
– Jude heißt „Richter“ oder „Gerechter“ (!) –  wird vernichtet, und 
zwar schon seit anbeginn der (jüdischen) Zeitrechnung, denn den 
Vorsitz des Gerichtes wird der Vater Christi bis zum Tage Sanktnim-
merlein nicht aus der Hand geben. Das demonstriert der „Mr. Uni-
versum“ nun schon bald 5000 Jahre lang – nicht, dass sich da noch 
jemand einbildete, er hätte das Meer nur den Flüchtlingen zuliebe 
geteilt,  und  ihren  Exodus  sonderlich  gut  gefunden.  Der  göttliche 
Beistand im Unternehmen „Exodus“ sollte nichts anderes zum Aus-
druck bringen als die ganz banale Tatsache, dass ohne einen solchen 
Beistand auch schon überhaubt gar nichts geht – noch nicht mal bei 
den Sündern, den Flüchtlingen oder den Abtrünnigen. Die Allmacht 
in Person ist also auch mit den „Ungehörigen“, und zwar allein den 
(Ge-) Hörigen zur Lehre und Veranschaulichung. 

Jede Art von Flüchtling ist ein „Fahnenflüchtiger“ und Landes-
verräter – immer ganz und gar ungeachtet der Frage, weshalb, von 
wo oder wovor er flüchtet. Wer Herr der Welt sein will, der hat sich 
zunächst als Herr der (politischen) Situation seines Landes zu erwei-
sen und nötigenfalls auch gegen „falsche Könige“, Despoten oder 



gegen korrupte Präsidenten vorzugehen. In diesen sauren Apfel hat-
ten ja auch schon die alten Germanen, die Normannen, die „Fran-
ken“,  die  Wikinger  oder  Bretonen  und selbst  die  alten  Romanen 
oder Helenen beißen müssen, und zwar immer wieder mal –  alle 
paar Generationen. Einfach weglaufen und „andere“ zurücklassen – 
zum Beispiel „Ägypter“ – kommt nur für Verlierer in Frage, doch 
das bedeutet nichts mehr noch weniger schlimmes, als nur ein für 
alle mal und überall Verlierer zu sein und zu bleiben, denn es han-
delt sich dabei um ein Problem, das ihm jederzeit und in jedem Win-
kel  dieser  Welt  wiederbegegnet.  Es  ist  weißgott  kein  „ortsab-
hängiges“ oder ein landschaftliches Problem, sondern ein „menta-
les“! Es ist Feigheit vor dem Tode. Wer davor wegrennt, nimmt es 
nach überall hin mit sich, und wo er‘s auch hinpflanzt, da wird es 
erneut wurzeln schlagen, wuchern und neu erblühen! Heute ist die 
Feigheit vor dem (frühzeitigen) Tode schon so weit gediehen, dass 
man selbst noch den Allergewissenhaftesten ein schlechtes Gewis-
sen einzureden wagt, falls diese ihre Organe nicht spenden wollen, 
oder keine große Lust verspüren, sich dazu zu äußern. Die Flucht 
vor dem Unausweichlichen um jeden Preis ist heute das neue Hei-
ligtum.

 
„Denn wer sein Leben behalten will, der wird es  

verlieren – wer aber sein Leben verliert um meinet-
willen, der wird es erhalten.“

 
Das ist der einzige und keineswegs zu unterschätzende Grund 

dafür, dessenthalben „Flüchtlingen“, Emigranten oder „Ausländern“ 
in  aller  Welt  mit  Mißtrauen,  Unbehagen  und  entsprechend  mehr 
oder minder feindseliger Haltung begegnet wird. Der Exodus oder 
die Flucht – letzlich nur ein Folgefehler und Abklatsch des legen-
dären Auszuges aus dem „Garten Eden“ – ist alles andere als nur 
eine Lapalie. 

 Allmacht ist  Allmacht,  und ohne einen Anteil daran,  brächte 
auch der vermeintliche „Verbrecher“ noch nicht mal nur sein linkes 
Bein aus dem Bett. Nur das sollte damit demonstriert werden – nicht 
etwa, dass der allmächtige „Selektionsdruck“ die Juden lieber hätte 
und die Ägypter verdammen wollte. Wollten der HERR oder „Mut-
ter Natur“ den Übeltäter nicht, so setzten sie diesen erst gar nicht in 
die Welt, auf die Bühne oder ins „Theatron“ (↔Theos!). Zugegen 
ist ganz grundsätzlich immer nur das, was auch „gewollt“ ist. Aus 
der Knechtschaft der Ägypter befreit der Schöpfer den so „Selbstge-
rechten“ also nur deshalb, damit der Rest aller Welt erkennt, wohin 



ihn das bringt, und auch der SOHN (= Logos!) sagt später nichts 
gegenteiliges: „Wer Herr der Welt sein möchte, muß seines Nächs-
ten Knecht sein“ – denn erst wenn alle einander dienen, sind sie wie 
einer, und erst wenn sich alle einig sind, können sie in den (sieben-
ten)  Himmel  eingehen.  Das  ist,  was  einem der  werte  Herr  „Ver-
stand“ alias „Logos“ alias „Jesus“ oder „das Wort“ sagt. „Ich bin 
der Weg, die Wahreit und das Leben.“ Und das  Wort alias  Gebot 
oder Nachricht, kann sehr wohl auf und über dem Wasser wandeln! 
Was denn sonst – ist vielleicht je eine Nachricht ersoffen?  Aller-
dings (!) – die falschen Nachrichten, die falschen Antworten und die 
Lügen – allein diese werden „untergehen“, weil sie das „Wasser“ 
nicht trägt (*). Das ist nicht „H-zwei-O“, denn auch der Chemiker 
spricht  kein  vernünftiges  Deutsch.  >Wasser<  und  >Water<  sind 
Namensvettern  des  Vaters  und  des  All-wissenden,  also  auch 
Namensvettern des Wissens. Es ist der Deut oder Deus, welcher die  
Nachricht trägt und formt.  In einem anderen Kontext heißt diese 
Form  Engel,  Bote oder  Gebot, und in wiederum anderem Kontext 
heißt sie  Terminus,  Nomen oder  Vokabel (↔ voice),  aber „engge-
faßt“  ist  diese  so  oder  so,  und  zwar  umso  enger  je  deutlicher. 
Capice? 

>Engel< ist ein Synonym des >Befehls<, nämlich des 
Imperatives.

       Das erste Gebot „Mehret euch“ heißt nicht „teilt euch“, sondern 
„grüßt euch“, denn >Gruß< kommt von „Größe“, und das große 
Wasser heißt „Mare“, beziehungsweise „Meer“. Zugrunde liegt die-
sen Nomen der Imperativ „mehre“ (↔ engl.: more, dt.:Moor, Mohr, 
Mauer,  Märchen u. Moral), also heißt der Imperativ „mehret euch“ 
gerade ebensoviel wie „nehmt einander auf“, „gehet und stehet zu-
einander“ oder „macht euch gegenseitig groß“,  und genau das ist 
der eigentliche Sinn des „Grüßens“. Es ist eine einladende Geste – 
eine  Willkommensgeste  und die  Einladung zur  Gemeinschaftsbil-
dung. Nur Deppen glauben es hieße „vögelt, was das Zeug hält“. Es 
„sündigt“  wortwörtlich,  wer  sich  „ab-zu-sondern“  versucht  oder 
sich für etwas  be-sonderes hält, denn Sonde und Sünde gehen auf 
ein und dieselbe Wortwurzel zurück. Den Sinn und die weiteren Zu-
sammenhänge (Sühne, Sohn, Sonne, Sand, Zunder, Sendung, Sinn,  
Sund*) werde ich nachher noch ausführlicher erläutern. Bezüglich 
meines unschönen Kommentares zum Schicksal der Juden, möchte 
ich aber auch noch hervorheben, dass es mir nicht etwa an Mitleid 
mangelt oder an Einsichtnahme in des Juden Leidenschaft oder Ver-
hängnis.  Ich bin weder „Antisemit“, „Neonazi“, „Deutsch-Liebha-



ber“ oder Rassist.  Es ging mir dabei allein um die Anzeige einer 
ebenso beispielhaften wie typisch „menschlichen“ Unsitte, die eben 
gerade darin besteht, einen vom Nomen „Mensch“ ganz verschiede-
nen Namen in den Vordergrund zu spielen. Ob das der Jude macht, 
der „Deutsche“, der „Herzspezialist“, der „Christ“ oder der „Musli-
mane“, spielt dann eigentlich überhaupt gar keine Rolle mehr. Den 
Juden hat es allerdings am härtesten getroffen, und der ist zugleich 
auch der, welcher am lautesten schreit – allerdings nicht etwa nur 
„Aua“ wegen der Prügel, sondern auch „ich bin was Besseres“, be-
ziehungsweise „ich bin der Auserwählte“, und zwar dies schon lan-
ge vor der Prügel. Darum wählte ich diesen zum Beispiel, und dar-
um  wählte  ihn  auch  die  Bibel  zum  Beispiel.  In  diesem 
Zusammenhang sollte auch nicht übersehen werden, dass der Jude 
ebenso grund- wie vorsätzlich keine Nichtjuden in sein Judentum 
konvertieren läßt – nicht, dass wir uns da mißverstehen. Er bekennt 
sich nicht nur vor seinem Schöpfer zur ihm zugewiesenen besonde-
ren Rolle („Herr über die Welt“) – das wäre ja noch löblich –  son-
dern auch entgegen und gegenüber allen übrigen Menschen. Er legt 
es also förmlich darauf an, vom Mitmenschen unterschieden zu sein 
und es auch zu bleiben. Er will nicht dienen – er will sogar Zinsen 
erheben – und das bedeutet, dass er in seinen Mitmenschen nicht 
den Mitmenschen erkennt, sondern den Acker, auf welchem der ge-
säte Mammon aufgehen und die „Rendite“ bringen soll. Der Jude 
wird todsicher selektiert (!) – allerdings nicht positiv, sondern nega-
tiv, und dies auch nicht erst seit gestern oder vorgestern, sondern 
schon  von  (!) und  seit Moses. Schon Moses rief seine Juden dazu 
auf, in einer einzigen Nacht gut Fünftausend Mann aus den eigenen 
Reihen totzuschlagen, da sie schon während nur weniger Tage sei-
ner  Abwesenheit  zu  Abtrünnigen  wurden,  und (wieder)  das Gold 
(„gold. Kalb“) anbeteten, und auch die längere Geschichte danach 
handelt in der Hauptsache nur davon, wie der eine Jude den nächs-
ten totschlägt. Ähnliches taten später zwar auch die Christen und die 
Mohammedaner, aber die erwarteten dafür nicht auch noch „beson-
dere“ (!) Anerkennung von den Zuschauern und dem Rest der Welt. 
Das Kapitel soll uns nun aber auch nicht weiter beschäftigen, da es 
meines Erachtens zu undurchsichtig ist um in jedem Falle so etwas 
wie „absolut zutreffende Aussagen“ aufstellen zu können, aber ganz 
offensichtlich ist, dass der Jude bei dem weltweiten Versuch, Gold 
und Diamanten unters Volk und zum Austreiben zu bringen, ganz 
vorne mit dabei ist – ganz, ganz vorne dran! Gut 85% aller nament-
lich  nennenswerten  Großbanken,  Versicherungen,  Medien~ und 
Milliardenkonzerne dieser Welt – samt Internet, Servern und Provi-
dern! – liegen in „jüdischer“ Hand.  



* * * *

Jedweder verbal  getragenen Diskussion (*) wohnt die  Gefahr 
inne, dass ihren Verbi, Nomen oder Vokabeln von Seiten zahlreicher 
Diskussionsteilnehmer ebenso viele fehlerhafte wie unterschiedliche 
Auslegungen, Definitionen, oder Vorstellungen zugeteilt sind oder 
zugeteilt werden. Die Teilnehmer der Diskussion würden diesen Fal-
les auch dann nicht von ein und derselben Sache reden, da sie hier-
für allesamt nur auf ein und dasselbe Nomen zurückgriffen. An Stel-
le einer Unterrichtung, Erziehung oder Überlieferung von Erfahrung 
würde  trotz  (Ver-)  Wendung  des  überlieferten  Erbwortschatzes 
nichts wie nur gelogen und ein falsches Zeugnis vom Sachverhalt 
erstellt. Über die Existenz Gottes oder deren Beweisbarkeit zu strei-
ten heißt somit noch lange nicht, über ein und dieselbe Sache zu 
streiten, zumal hierfür schon weitaus mehr als nur die drei Vokabeln 
>Existenz<, >Gott< und >Beweisbarkeit< ins Feld geführt worden 
wären, und zwar dies noch lange bevor der unterstellte Inhalt auch 
nur einer einzigen Vokabel bewiesen oder verifiziert worden ist. An-
haltspunkte dafür, welche Vokabeln wie Idiome, Eigennamen oder 
semantische Variablen verwendet sind und welche nicht, wissen die 
Redner in der Regel keine zu nennen, und das ist dann nicht nur in 
den Debatten um Gottes Wesen oder Existenz so, sondern in über-
haupt jeder verbal getragenen Diskussion, Rede, Unterredung oder 
Unterrichtung. Dass die Frage nach der Beweisbarkeit Gottes Exis-
tenz nicht im „verbalen Diskurs“ geklärt und beantwortet werden 
konnte, ist also kaum verwunderlich, denn unter diesen Umständen 
eigneten diese Vokabeln auch nicht der näheren Umschreibung oder 
„Vorstellung“ so einer Vokabel. Die individuell vorgestellten Inhalte 
oder Bedeutungen der Vokabeln blieben selbst mit der allerbesten 
Um~ oder Beschreibung stets eine ebenso individuelle wie private, 
intime (↔ thymos!), geheime oder unbekannte. Es fehlte den Red-
nern stehts ein Bewußtsein dafür, dass die Diskussion um eines Got-
tes Wesen oder Sein und eines Wortes eigentlicher Bedeutung (wo-
möglich) ein und dieselbe Diskussion ist (↔ Prolog des Johannes). 
Beharrte man weiterhin darauf, dass es diesbezüglich nicht nur eine 
einzige  Wahrheit,  sondern  mehrere  Wahrheiten  gäbe,  dann  wäre 
auch  den  Naturwissenschaften  keine  Verifikation  ihrer  Aussagen 
möglich – weder möglich, noch zuzugestehen – und von einer zu-
verlässigen Überlieferung ihrer Empirie dürfte man dann ebenfalls 
nicht sprechen, denn das ist mit Idiomen nicht zu machen. Idiomen 
sind mehrere verschiedene „Inhalte“ zugestanden, die einander nicht 
etwa „wahren“ sondern einander widersprechen – eben darum hei-



ßen sie nicht Worte (↔ Vers / Veritas) sondern Idiome (↔ Idiotie / 
Idiomatik / Athemistia).

Das Wort  „etymologia“ heißt keineswegs „die Lehre von der  
wahren Bedeutung (od. Herkunft) des Wortes“, denn diesem ebenso 
kurzen wie treffenden Ausdruck eigneten auch doppelt oder dreimal 
so  lange  Übersetzungen  mit  halbem Salto  und  vierfach  lockerer 
Schraube nicht. Falls aber mit dem „Wort“ oder dem „Etymon“ die 
Vokabel oder die Wortwurzel gemeint war, dann eignete ihnen auch 
die soeben genannte und gelehrte Übersetzung nicht, denn auch der 
„Laut~“  oder „Wortwurzel“  entspricht  vielmehr  das  Nomen >Lo-
gos<. >E-tymo(n)< – bisweilen wie die >Ethik<, die >Ethologie< 
und der >Thymian< (↔ gr.: thymos / thema / zyme; engl.: time / dt.: 
~tum) auch mit „th“ geschrieben – steht im Griechischen für „Ei-
genschaft“ (eigentüml. Schaffen) und „Eigentümlichkeit“.

 Etymologie ist und heißt einfach nur „die eigentliche Lehre“ – 
die Lehre „an sich“ („etymos“ = „eigentlich“, „wirklich“, „wahrhaf-
tig“, „ursprünglich“). Das ist sozusagen „die Lehre von der Lehre“ 
oder „die Rede von der Rede“ (↔ Metasprache) und korrespondiert 
auf das allerengste mit der sogenannten „Logik“. Der Urheber die-
sen Ausdruckes (Zenon aus Kition) ist in unmittelbarer Nachfolge 
und Weiterführung der Lehren des antiken „Logikspezialisten“ Ari-
stoteles zu sehen, zumal sich eine „Liebe zur Weisheit“ ganz aus-
nahmslos auf die Weissagungen einer Vorfahrenschaft bezieht, also 
auf deren Aussagen, Reden und Lehren. Ob sich Aussagen tatsäch-
lich von Vor-aussagen unterscheiden,  sei für dies erstmal nur wie 
eine noch ganz unbewiesene Behauptung dahingestellt, denn allein 
für sich betrachtet kann das Verb „wissen“ nur auf „weissagen“ ver-
weisen. Insofern befaßt sich ein Etymologe mit dem infinitiven phi-
losophieren, also mit dem Philosophieren an sich oder im Vollzug 
(im Verlauf). Ergo: Zenons „etymologia“ befaßt sich mit der Frage, 
wie das Lehren funktioniert, und wie es nicht funktioniert – das, je-
denfalls, tat sie bevor sich die jüngeren Generationen dieses Fachge-
bietes annahmen. Heute nennt man „Etymologie“, was die Herkunft 
des Wortes eher chrono~ oder  archäologisch als nur logisch unter-
sucht, also auch das, was nicht wirklich „Etymologie“ ist. Demnach 
kämen die Bedeutungen weniger aus dem Kopf oder vom Logos, als 
vielmehr „vom Früheren her“ – was auch immer das bedeuten soll. 
In einer Gesellschaft, die das Spaltbare unspaltbar nennt (od. umge-
kehrt?) sollte man sich von der irreführenden Umschreibung keines-
falls irritieren oder beeindrucken lassen. Der Vergleich zwischen ei-
ner  älteren  und  jüngeren  Lautvariante  ist  nicht  wesentlich 
aufschlußreicher als  der  Vergleich zwischen einem aktuellen Laut 
und einer aktuellen Lautvariante – ganz im Gegenteil! Bezüglich des 



Begriffes von einer „Bedeutungslehre“ ist die jüngere Etymologie 
eine  „Themaverfehlung“.  Unter  diesen  Umständen  –  wenn's  eh 
schon  wurscht  ist  –  könnte  dieselbe  auch  „Paralympics“  oder 
„Schuhplattler“ heißen. Der Denkfehler hier: Wenn nicht schon al-
lein aus dem aktuellen Kontext heraus zu ermitteln wäre, was ein 
Wort bedeutet oder nicht bedeutet, dann auch nicht aus dem frühe-
ren Kontext heraus, und wenn sich die Menschen schon hier und 
heute  ihres  Vokabulares  eigentlicher  Bedeutung  nicht  sicher  sein 
könnten, dann auch nicht die Menschen damals, dereinst, ehemals 
oder ehedem. 

>Fräulein< hieß bei Luther noch >Frewlin< (↔„Frühling“) – 
das geht letzlich bis auf den Deminutiv von „Pharao“ (der F‘rühe / 
der  Vornehme /  der Vorangehende  /  Bevorzugte  )  zurück – doch 
wenn mir die eigentliche Bedeutung des Nomens „F‘rau“ nicht ein-
fällt, dann wohl auch nicht die eigentliche Bedeutung der Nomen 
„Pharao“ oder „Vornehmer“, wonach ich in  Sachen „Bedeutung“ 
also kein bischen klüger geworden wäre als zuvor. Denn, was heißt 
„Vornehmer“,  und  woher  wüßte  man  das  des  Falles,  da  man  es 
schon wüßte? Etwa vom Etymologen der neuen Fasson? Ganz be-
stimmt nicht! Die Bedeutung eines Nomens ermittelt sich also auch 
nicht aus der Erforschung älterer Texte, älterer Bräuche oder älterer 
Anschauungen, sondern immer nur aus der Erforschung des aktuel-
len Kontextes – aus dem Studium der  wortlautlich sinnfälligen Ver-
wandtschaft oder „relationship“ (↔ Relativität) aller Worte des ak-
tuellen Wortschatztes. Die jüngeren Wortschöpfungen „Bedeutungs-
lehre“ im nominalen Unterschied zum „Herkunftswörterbuch“ bie-
ten da ebenfalls keinen Ausweg aus der allgemeinen Verlegenheit 
um die Worte einer besseren Übersetzung an. Aber wahrlich noch 
viel  dämlicher  ist  die  neuphilosophische  Wortschöpfung  „Bedeu-
tungstheorie“,  denn  das  heißt  nach  halbseitiger  Übersetzung  ins 
Deutsche soviel wie „Bedeutungsbedeutung“. Die „theoria“ war der 
„etymologia“  bereits  synonym,  denn  der  „Deut“  (theos)  und  das 
Deuten (theoria) sind die Grundlage des Lehrens – das war lediglich 
auch schon den Philosophen des antiken Griechenlandes entfallen, 
welchen das Nomen entlehnt ist. Wie nun schon im Vorwort wieder-
holt angemerkt: Theos kommt von thein – das entspricht im deut-
schen Dialekt dem Verb >zeihen<. Folglich meint die „Theorie“ ein 
dementsprechendes „Verfahren“, also das Verfahren des „Zeihens“ 
oder „Zeigens“. Das meint die Übersetzung des empirischen Ein-
druckes in einen verbalen Ausdruck – und wieder zurück! – also so, 
dass diese Übersetzung von allen anderen rechtmäßigen Teilhabern 
und Erben dieser Empirie selbständig nachvollzogen werden kann, 
also auch ohne Fingerdeut, denn der Inhaber solchen Fingers ist im 



Zuge des Generationenwechsels nicht immer ganz zuverlässig zuge-
gen. Müßte zur Erklärung des überlieferten Inhaltes der Empirie im-
mer noch zusätzlich ein Erklärer des Erklärten oder ein Fingerzeig 
auf die vermeintlichen Inhalte etwaiger „Konkreta“ zugegen sein, 
dann könnte man die  Überlieferung auch gleich ganz unterlassen 
und allein dem Erklärer lauschen. Der Witz an einer Überlieferung – 
insbesondere einer schriftlich getragenen Überlieferung – ist aber ja 
der, dass sie ürsprünglich davon ausgegangen war, dass auch der Er-
klärer  weder  den  Tod  überleben,  noch  den  Generationenwechsel 
mitmachen kann. Eine Überlieferung ist also nur dann eine (gute) 
Überlieferung,  wenn sie  auch  ohne  Erklärer  und  ohne  besondere 
Umschreibung von Seiten diverser Leute ganz ohne Erfahrung ent-
schlüsselt werden kann, und auch einzig und allein diese ist „Unter-
richt“ und „Unterrichtung“, also das Verfahren, zur immerfort nur 
fortschrittlichen Aufrichtung einer „Lehre“. Niemand sonst als der 
angeborene  Logos  darf  dieser  Erklärer  sein.  Der  viel  älteren  nur 
mündlich  getragenen  Überlieferung  galten  allerdings  schon  ganz 
ähnliche Überlegungen. Es ist nicht „Mutti“, welche dir das Spre-
chen beibringt –  auch nicht Mater, Materie, Leib, Fleisch oder Zei-
gefinger. „Vati“ bringt dir das Sprechen bei – der Logos –  und zwar 
dies auch dann, falls du nicht zuhören oder gehorchen wolltest. Er 
wird‘s dir trotzdem beibringen, und auch nur ER vereint alle dazu 
notwendigen Mittel und (Zwangs-) Maßnahmen auf sich! 

Ich hoffe, in dem Zusammenhang ist soweit auch schon ange-
klungen, dass die Nomen >Weib<, >Mutter< oder >Eva< nicht das-
selbe  Ding  bezeichnen  wie  die  Nomen  >Frau<,  >Fräulein<, 
>Frühling< oder >Frühchen< („Voreilige“). Das Lautbild >Weib< 
kommt von >weben< (Imp.: „webe“) – das meint ganz ausschließ-
lich des Menschen „Gewebe“ (↔  Waffe / Wappen / Waffel).  Das 
Liebespaar von dem in der Genesis die Rede ist setzt sich aus Kör-
per und Geist  zusammen – es waren Adams Klauen, welche den 
Apfel klauten, und es war Adam, der sein eigen Fleisch und Bein 
verriet, obschon ihm nichts sonst soviel  Gehorsam,  Treue und Ver-
trauen entgegenbrachte wie dieses. Es ist allein Adams Wahn, Kopf 
oder Phantasie, dem das vermeintlich „weibliche“ Schreckgespenst 
Lilith entsprang – niemand betrügt ihn wirklich, und nichts und nie-
mand wollte ihn hintergehen. Der „Mißtrauensantrag“ von Seiten 
des Mahnen gegenüber dem Fleisch – Evas Verurteilung – war ganz 
zu unrecht gestellt. Über das Wesen der Schlange und deren „miste-
riöse Verquickung“ mit dem Weibe nebst anderem Weibe et cetera, 
ist schon enorm viel Blödsinn verbreitet worden, und zwar nicht nur 
von Seiten harmloser Neulinge des Faches, sondern auch von recht 
aggressiven,  „tüchtigen“  und  dementsprechend  erschreckend  gut 



organisierten Sekten des Christentums. Tatsächlich bestehen etymo-
logische  Argumente  für  eine  Beziehung  zwischen  den  Nomen 
>Weib< und >Viper<,  aber  die  erklären  sich  aus  dem Umstande, 
dass  alle  beide,  mitsamt  dem zugrundeliegenden  Imperativ  deut-
schen  Dialektes,  mit  dem lateinischen  Imperativ  „vive“  (↔ eng.: 
wife / wappon; nhd.: Wabe / Wappen / Waffe-l) urverwandt sind. 

Die Viper legt keine Eier – sie gebärt ihre Jungen „lebend“, und 
heißt wohl allein deshalb dem Nomen >Weib< so ähnlich – quasi 
„die  Lebendgebärende“,  womit  über  alle  sonstigen  Eigenschaften 
des  Reptils  so  gut  wie  überhaupt  gar  nichts  ausgesagt  wird..  Im 
Gegensatz  zum  etymologischen  und  legendären  Hintergrund  des 
Nomens „Slang“ ist dieser Name also gerade ebensowenig beson-
ders „trefflicher“ wie arger Art – jedwedes Säugetier könnte so hei-
ßen. Es ist lediglich ein ganz saublöder und unglücklicher Zufall, 
dass nun >Viper< und >Schlange< ein und derselben Gattung von 
Tieren „zufallen“ sollen. Zuweisungen dieser Art waren dem Men-
schen  allerdings  schon mit  der  Bekanntgabe  des  ersten  der  zehn 
Gebote untersagt worden. Von den Dingen sollte sich der Mensch 
demzufolge keine Bildnisse schaffen – weder von den Dingen des 
Himmels, den Dingen (auf) der Erde noch von den Dingen im Was-
ser oder unter der Erde – und zwar weder Bildnisse noch Gleich-
nisse  (!),  und  eben  das  bedeutet  nichts  anderes,  als  dass  er  den 
Noema oder Nomen keine Gegenstände des Gesichtssinnes gleich-
stellen sollte. Er könne es zwar,  aber er lasse es  besser. „Sollen“ 
meint „solden“ oder „zollen“ – je verwandt mit „schulden“. „Nicht  
sollen“  heißt  also  nicht  etwa  „nicht  dürfen“,  sondern  lediglich 
„nicht schulden“, „nicht  müssen“ oder „nicht brauchen“ – freilich 
auch „nicht be-dürfen“ und deshalb auch „nicht dürfen“, aber letz-
teres muß dann auch entsprechend „wörtlich“ genommen und vor 
dem Hintergrund des  einstigen  „Opferglaubens“ gesehen  werden, 
und nicht in dem Sinne eines Ver- oder Gebotes, wie er noch immer 
im Allgemeinen  aufgefaßt  und unterrichtet  wird.  Noch zu  Moses 
Zeiten  waren  etliche  Dumpfbacken  davon  überzeugt,  einen  Gott 
oder  Göttern  verlangte  nach  Menschenopfern  –  unter  gewissen 
Umständen würde man ihnen solche „schulden“. Das dem aber kei-
neswegs der Fall ist, besagt das fünfte Gebot (etymologisch transfe-
riert): „Du zollst mir keine Tötung(en)“. Der Schöpfer verurteilt den 
Menschen  nicht  wegen  eines  Mordes  an  seinesgleichen,  sondern 
wegen der (einem Mord zugrundeliegenden) Lüge. Jedes Mordmo-
tiv ist ein verlogenes – Resultat eines „falschen Zeugnisses“ vom 
Sachverhalt.  Die  zehn  Gebote  lauten  dementsprechend  auf  „Du 
mußt ...“ oder „Du mußt nicht ...“ –  „Du mußt nicht töten (wenn dir  
das nicht behagt)!“ Wenn es dir aber behagt – wenn dir Mord und 



Totschlag, Albträume, Vergeltung und gegenseitiges Mißtrauen oder 
die „Hölle auf Erden“ behagen – dann darfst Du freilich töten. Der 
HErr ist  das (Natur-)  Gesetz  – tatsächlich „Verboten“ im mittler-
weile gängigen Sinne des Wortes, sind dir genau diejenigen Taten, 
die niemandem möglich sind. Da ist nicht auch nur ein einziger klei-
ner Grashalm, welcher je gegen den Willen des Allmächtigen aufge-
standen  wäre!  Glaube  also  bloß  nicht,  du  könntest  tun,  was  die 
Allmacht in Person nicht wollte oder nicht erlaubt hätte. 

Ferner ist ein recht gravierendes Mißverständnis bezüglich des 
differierenden „Geschlechts“ zwischen Weib und Gott weit verbrei-
tet. Das göttliche und sachliche Geschlecht (Neutrum) ist etymolo-
gisch  betrachtet  überhaupt  kein  „Geschlecht“,  sondern  dasjenige 
Ding  welches  die  Geschlechter  „schlachtete“  –  dasjenige  Etwas 
also,  welches die  Hälften  wie schon legendär auch die  „Wasser“ 
voneinander (unter-) schied. Die Wendung „der Gott“ (Maskulinum) 
eignete dem Neutrum nur insofern als lediglich der maskuline Arti-
kel  dem Artikel  des  Plurals  („die“)  gegenübersteht  und  zugleich 
dem Artikel der Besitzanzeige gleicht („Herr der Gezeiten“). Eigner 
aller Welten ist ihr Schöpfer – nicht etwa die Götter oder die Göttin, 
denn „Göttin“ meint eigentlich „Gotten“, also den Plural, womit der 
Ausdruck „Göttin“ strenggenommen mit dem Ausdruck „Götter“ in 
eins  fällt.  Die  Wendung  „Göttin-en“  hingegen,  ist  etymologisch 
nicht  legitim,  denn  wenn  diese  logisch  oder  legitim  wäre,  dann 
wären bald auch die Wendungen „Göttin-in“ und „Götten-in-en-en-  
in-en“ legitim – der atheistische oder idiomatische Affenzirkus wäre 
dann bald perfekt, und die jüngste Gerichtsverhandlung eröffnet. 

 Der Plural des Plurals ist  immer noch der einfache Plural – 
weiblicher geht‘s nicht. Das weibliche Geschlecht ersteht erst mit 
der Urteilung des singulären Ganzen, den es ist mit dem Geschlecht 
des Plurals identisch. Adams „Gehilf-in“ meint dasselbe wie Adams 
„Gehilf-en“,  also  Adams  „Hälften“  seiner  Schlachtung  durch  die 
Hand des  Urteilsvermögens  –  dieses  ist  der  Urteiler.   Dasjenige, 
welches  verhindert,  dass  der  solchermaßen  unterschiedene  Adam 
einer „Scheidung“ oder Schizophrenie erliegt, kann nur die Einheit, 
Singularität oder Einigkeit sein, und eben diesen eignet der weibli-
che Artikel nur insofern als sie neben vielen anderen Dingen der 
Welt gedacht werden können und gedacht worden ist. Fielen die vie-
len Dinge wieder der Einheit anheim, dann fielen sie „der“ Einheit 
anheim und nicht etwa „die“ Einheit. Die Verteilung der geschlecht-
lich diversen Artikel an die Nomen deutscher Sprache ist nicht etwa 
unlogisch, wie schon vielfach vermutet oder verkündet, sondern ein 
Großteil ihrer Lehrer kann lediglich nicht logisch denken – weder 
logisch denken noch erklären. Das ist dann auch genau derjenige 



Mangel welcher ihre Sorgen und ihre Leiden verantwortet. Mit der 
Verbreitung eines falschen Zeugnisses vom vorfahrenschaftlich in 
Erfahrung gebrachten Sachverhalt kommt das Leiden zurück. Vom 
Rad stürtzt nur der, der zum Radfahren zu blöde ist – nicht etwa der,  
der es kann – und der Lüge oder eines Sprachfehlers schuldig ist 
immer nur der, der die Schmerzen hat. Schmerzen, Sorgen, Wunden, 
Hunger oder Angst hat man niemals „zu unrecht“! Schmerzen, Sor-
gen, Wunden, Hunger oder Angst hat immer nur derjenige, welcher 
falsch denkt oder von der eigentlichen Bedeutung des überlieferten 
Wortes abweicht – immer nur der, welcher Lügt. Noch nie ist ein 
Kind geboren worden und dann verhungert, welches die eigentliche 
Bedeutung  der  Worte  kannte  oder  welches  nicht  gelogen  hätte. 
Unschuldige  Kinder  gibt’s  nicht,  denn  das  Adjektiv  „schuldig“ 
bedeutet „schulungsbedürftig“ – es geht auf den Imperativ „schule“ 
zurück und ist mit dem Nomen „Kultur“ verwandt. Wer ein Kind ein 
unschuldiges nennt, ist mitschuldig am Hunger oder Hungertod des 
nächsten Kindes, denn mit der Falschaussage hat er es schon in die 
Irre geführt – dorthin, also, wo nicht erkannt wird, wie man sich 
ernährt – dorthin wo gelogen wird – dorthin wo ihm ein falsches 
Zeugnis von der Erfahrung seiner Vorfahren unterbreitet wird, oder 
dorthin, wo ihm diese Erfahrung vorenthalten oder als ein dummer 
Aberglaube verkauft wird. Das ist genau dort, wo behauptet wird, 
dass Kinder „unschuldig“ seien oder dass das Unspaltbare spaltbar 
sei – genau dort, wo vor der Ohrenzeugen allerjüngsten der unfass-
bare Blödsinn verzapft und so getan wird, als würde man die eigent-
liche Bedeutung der Worte seiner Muttersprache kennen. Das meint 
„gelogen“ – „so tun als ob“ – die Behauptung, die Hinterlassen-
schaft seiner Altvorderen dürfe man nicht wörtlich nehem. 

Die falsche Auslegung oder Deutung nur einer einzigen Vokabel 
reicht schon dafür aus, das Kind auf eine falsche Fährte zu locken 
und über diese in die Irre zu führen. Der Vorfahre wußte, was das 
Nomen  >Gott<  bedeutet  –  der  Atheist  und  Naturwissenschaftler 
wissen es nicht, denn eben die wurden gleichen Weges in die Irre 
geführt.  Was  der  Vorfahre  „Gott“  nennt,  nennt  der  Naturwissen-
schaftler „Guss“, aber im Gegensatz zum Naturwissenschaftler oder 
Atheisten hat der Vorfahre auch noch begriffen, was er diesem Guss 
zu verdanken hat, was von dessen Existenz alles abhängt, wie mäch-
tig er ist und inwiefern man sich mit einer solchen Macht verbal aus-
tauschen kann. Er weiß, was dieses Nomen bezeichnet – er weiß, 
womit er es zu tun hat – und er weiß es nur deshalb, weil er sich von 
den falschen Auslegungen der Worte und den wirren Anmerkungen-
einer „Semantik“  oder  „Semasiologie“  nicht  hat  verrückt  machen 
lassen. Er weiß es, weil er sich von den idiomatischen Auslegungen 



der Worte nicht hat einreden lassen, dass seine Auffassung von logi-
scher Auslegung verkehrt sei, oder dass er verrückt sei und infolge-
dessen nicht  logisch dächte.  Der naturwissenschaftlich dominierte 
Unterricht zwingt ein Kind dazu, am Vermögen des ebenso eigenen 
wie  eigentlichen  Verstandes  zu  zweifeln,  denn  dort  muß  es  die 
widersprüchliche Wendung des Wortes als  eine richtige Wendung 
hinnehmen. Tut es das nicht, erreicht es das Klassenziel nicht, denn 
die Falschaussagen werden zur Pflichtlektüre und regelmäßig abge-
fragt.  Wer die Vokabeln logisch wendet,  fällt  nicht  nur durch die 
Prüfungen, sondern auch durch das soziale Netz, und dieses spezi-
elle Unrecht auch nur andeutungsweise anzusprechen verletzte ein 
vehement gehütetes Tabu. Das „Thema“ ist überaus gründlich aus-
geblendet – der schlimmste Feind jedweden Schulunterrichtes. Das 
Kind muß sagen, dass das Unspaltbare spaltbar ist. Es muß seinem 
Lehrer nachsprechen und sagen, dass dieser Sachverhalt ein natur-
wissenschaftlich erwiesener und bewiesener Sachverhalt ist. Es muß 
sagen, dass die Falschaussage eine wahre Aussage ist, und es muß 
schließlich glauben, dass seine Auffassung von Logik oder Wahrheit 
verkehrt ist. Es wird schon geradezu dazu genötigt und darauf trai-
niert, an seinem (Wort-) Verstand zu zweifeln, denn die Macht hat, 
wer keine Skrupel hat, den Unterrichtsstoff wo nötig auch mit (mili-
tanter  /  brachialer)  Waffengewalt  durchzusetzen.  An  den  Mitteln 
dafür  klebt  Blut  –  das  zeigt  die  Geschichte  ausnahmslos  jeder 
Nation, jeder Kultur und jeden Staates. Ich spreche hier also nicht 
von  schulischer  Prügelstrafe,  Direktoratsverweisen  oder  raffiniert 
getarnten Strafsurrogaten antiautoritärer Erziehung. Ich spreche von 
den „politischen Glaubenskriegen“, Geheimbünden, „Revolutionen“ 
und Volksaufständen der vergangenen zwei Millenien.  Man bilde 
sich bloß nicht ein, dass immer derjenige recht hat, Recht lehrt, rich-
tig oder Richtiges lehrt, welcher über die Mittel verfügt, seine Leh-
ren durchzusetzen, denn an geeignete Mittel dazu gelangt man nicht 
nur „verdientermaßen“ oder durch rechtes handeln, sprechen oder 
denken. Neue Lehrsätze und Lehren wurden nicht nur fremden Völ-
kern  aufgezwungen  oder  gegen  die  Auflehnung  fremder  Völker 
(und  Lehren)  verteidigt,  sondern  auch  dem  eigenen  Volk  aufge-
zwungen und gegen die Auflehnung des eigenen Volkes verteidigt. 
Die Geister schieden sich also nicht nur an Landesgrenzen, sondern 
auch  an  Gartenzäunen und  Straßenecken,  und  das  Kind  ist  auch 
dann ein Opfer dieser Gewalt, wenn die Gewaltanwendung nur noch 
eine ehemalige oder ein stiller Ableger oder Nachhall davon ist. 

Einer der allerbesten Witze der Gegenwart ist ja die Aussage, 
dernach ein Kind hierzulande ganz „freiwillig“ lernen würde, also 
auch dann verbal und / oder monetär gelobt und gefördert werden 



würde, falls es die Lehren der neueren Wissenschaften nicht annehe-
men wollte. Millionenfach belegte Tatsache ist aber, dass man es in 
allen Winkeln seiner Gesellschaft mit Spott, Abschiebung und Ver-
achtung strafen würde, und dies auch nicht nur tun würde oder ihm 
damit nur drohte, sondern dieses auch „de facto“ tat und tut. Wer 
auf den Lohn einer Putzfrau, eines Gastarbeiters, Feldarbeiters oder 
eines  Müllmannes  angewiesen  ist,  ist  nicht  nur  hierzulande  der 
„Arsch  der  Nation“  –  der  „Asso“  oder  „Assi“  –  sondern  in  aller 
Welt. Man lernt die idiomatische Auslegung des Wortes nicht frei-
willig, sondern unter ganz gehörigem Zwang und Druck, nämlich 
dem Zwang und Druck der Zwickmühle und Daumenschraube, wie 
sie dem Widerspruch oder Widersinn nunmal zu eigen sind.

Ich dachte, ich höre oder lese nicht richtig, als ich zum ersten-
mal „Wind“ davon bekam, dass das Leiden in der Welt nicht gut in 
Einklang mit einem allmächtigen Gott der Güte und der Liebe zu 
bringen wäre. Neun von zehn theologischen Abhandlungen zu die-
sem Thema sind sich darin einig, dass die gleichzeitge Anwesenheit 
oder Existenz von gütigem Gott  und Leid ein kaum, beziehungs-
weise, gar nicht zu lösender Widerspruch sei. Der Etymologe:

 „Dann wäre es euch also lieber, der Herr könne euch weder  
leiden noch leiten? – Ich glaube, ihr seid nur nicht ganz im Bilde  
darüber,  was  dieses Verb bedeutet,  und leidet  daher vielmehr an  
eurer  eigenen  Dummheit  als  an  eines  Allmächtigen  unterstellter  
Ohnmächtigkeit gegenüber diverser Leidensursachen“. 

Solange eine (An-)  Leitung in der  Welt  ist,  solange wird ein 
„Leid“ in der Welt sein, und sobald das verschwände, wurdest du in 
die Flammen rennen ohne es zu merken. Wolltest du etwa nicht län-
ger „merklich“darüber in Kenntnis gesetz werden, wann und wo du 
etwas falsch machst oder richtig? Soll dir der Herr das in Zukunft 
verheimlichen? Soll er es in Zukunft gut heißen, falls du dir mit dem 
Hammer versehentlich die  Daumen zu Brei  schlügest?  Soll  er  es 
vielleicht für gut heißen, falls kein Mensch mehr spürte oder mitbe-
käme, dass ihn der Krebs anfrißt? Ich meine, das ließe sich bestimmt 
einrichten – ich seh nur nicht, worin der Vorteil oder die Güte sol-
cher Leidlosigkeit bestehen sollte. Folglich konnte ich nur zu dem 
Schluß  kommen,  dass  diese  neun  „Theosophen“  lediglich  nicht 
mehr  alle  Tassen  im Schrank  hatten.  Das  Theodizee-problem ist 
nichts weiter als ein ganz banales Resultat theosophischer Schwach-
köpfigkeit und Fehldefinition. Nichts mehr spüren hieße auch nichts 
mehr wahrnehmen.  >Schmerz< kommt von >merken< – wer den 
Schmerz hat, handelt(e) wider das Gebot der Stunde – so einfach ist 
das! Bei dieser Gelegenheit darf ich die Ketzer auch darauf noch-
mals hinweisen, dass die Stunde irgendwie mit dem Stein und dem 



(Ver-) Stande verwandt ist, und falls er dachte, nicht baldigst dahin-
ter kommen können zu müssen, „wie“, dann braucht ihn auch nicht 
groß  zu  verwundern,  dass  er  immerfort  mit  der  Stirn  gegen 
„unsichtbare“  Hindernisse  rennt  und  sich  unterdessen  zahlreiche 
Blessuren,  Schmerzen  oder  Narben  einfängt.  Zu  diesem  Punkte 
kann ich mich immer nur wiederholen: Wer keine Lust zum Hören 
hat, darf auch sofort und für immer damit aufhören. Renn‘ einfach 
einem Omnibus, der schon genügend viel Fahrt aufgenommen hat, 
ganz unverhofft vor den Kühlergrill – da ist ganz augenblichklich 
Schluß  mit  Hören,  und  vorbei  das  Leid  sowie  jegliche  Leitung. 
Allenfalls ein Hinterbliebener kann sich dann noch fragen, inwie-
fern ein Kind, welches solches oder vergleichbares getan hätte, ein 
„unschuldiges“ genannt werden dürfte. Bezüglich der eigentlichen 
Bedeutung des Nomens „Schuld“ besteht ein ähnlich großes Miß-
verständnis, wie bezüglich der eigentlichen Bedeutung der Nomen 
>Leid<, >Lied<, >Lid< und >Leiter<.  Des Affen Urteil, demzufolge 
die  Welt  eine  ungerechte  sei,  ist  ein  ungerechtes,  und  Unrecht 
spricht  dieser  nur  insofern,  als  er  nicht  richtig  sprechen,  dichten 
oder denken will.

 
Jedes verhungerte Kind war ein schuldiges,  
und frühestens ab dem Tage, da dieses ein-
gesehen und unterrichtet wird, ist das letzte  
Kind verhungert oder verunglückt! Gelitten  
wird also genau so lange, bis wieder Recht  
oder richtig gesprochen wird. 

Diese „Verdachtsmomente“, Überlegungen zu, und Einsichten in 
das eigentliche Wesen einer Etymologie, Exegese und Überlieferung 
waren es, die mich dazu bewegt haben, das vorliegende Buch zu 
schreiben. Dass es nun auch einen „Gottesbeweis“ beinhaltet, liegt 
in der Natur der Sache und täuscht nur allzu leicht über die eigentli-
che Intention hinweg. Im wesentlichen geht es hier darum, zu zei-
gen, dass der Begriff von einer „Wahrheit“, einer wahren Aussage 
und dem „wahren Gelöbnis“  oder  „Verlöbnis“  ganz  unweigerlich 
und unabtrennbar mit dem Zeigen,  Zeihen,  Beweisen und Demons-
trieren einhergeht. Wo der Beweis oder Deut fehlt, allem voran der 
etymologische, da ist auch kein Wissen, und schon erst recht kein 
Glaube.  Ein nur im Hinblick auf das traurige Schicksal seiner Vor-
geschichte  nachgereichter  Gottebeweis wäre meinerseits  nur noch 
ein drittrangiges Anliegen, wenn er nicht zugleich auch die „etymo-
logische Basis“ meiner Argumentation darstellen würde. Dem ginge 
nämlich auch noch vor, zu zeigen, in welch engem Zusammenhang 
die beiden Gebrechen „Leid“ und „Lüge“ stehen, doch selbst diesen 



(Kausal-) Nexus mimt abermals der HERR. >Causa< kommt von 
(alat.)  >cudo<,  und  mit  diesem  geht  >Gott<  wie  >Guss<  und 
>Kuss< auf eine gemeinsame Lautwurzel zurück. Kausalität heißt 
Göttlichkeit, und einem Atheisten merk ich schon einhundert Meter 
gegen den Wind an, dass er an deren Existenz zweifelt. Würde er 
nämlich nicht an dieser zweifeln, dann redete er nicht so daher, als  
ob die Bedeutung der Worte davon ausgenommen wäre. Er redete 
nicht so daher, als ob ihm die Inhalte seiner Worte bekannt wären – 
die Inhalte seiner eigenen Worte oder die Inhalte der Worte einer 
„heiligen Schrift“.

      
Soweit  von einer Terminierung des Begriffes vom >einzig wah-

ren Gott< erwartet werden kann, versuche ich mich aller polemi-
schen Redensweisen oder dementsprechend unsachlicher Argumen-
tation zu enthalten, und auch in den weitläufigeren Ausführungen so 
sachlich und fair wie möglich zu bleiben. Ich komme jedoch auch 
ganz sachlich argumentierend nicht umhin, „saglich“, redlich, wört-
lich oder etymologisch zu argumentieren und den Leser an geeigne-
ter  Stelle darauf hinzuweisen,  dass der in  altgriechischer Sprache 
generierte  Ausdruck  >A-theist<  nicht  anders  als  das  griechische 
Pendant des lateinisch völlig inhaltsgleich gebildeten Ausdruck >I-
diot< (alat.: in-dios-us → lat.: idiota) aufzufassen ist. Das ist weder 
bös' gemeint noch ein unsachdienlicher Kommentar. Auch im Deut-
schen bedeuten und bezeichnen beide Nomen nichts mehr noch we-
niger schlimmes als den >Gottlosen<, indes jedoch alle weitere Un-
tersuchung  − insbesondere  die  Untersuchung  des  Inhaltes der 
Wortstämme >Theos<, >Zeus<, >Dios< (Deus / Diespiter), >Herr< 
oder >Gott<  − auch solche Umschreibungen oder Synonyme wie 
„Leb~“ oder „Tatenloser“ zum Vorschein bringt  − im günstigsten 
Falle bloß „Unbelehrbarer“ oder „Ignorant“. Es ist aber so oder so 
eher nicht davon auszugehen, daß Atheisten „existieren“, denn die 
Idee  vom existierenden  oder  lebendigen  Toten,  vom wandelnden 
Leblosen oder  vom konsequent gefühllosen  Zombi,  entspringt  ei-
nem Kult  (Voodoo)  dessen  Anhänger  den  „Widerspruch  in  sich“ 
selbst dann nicht als solchen erkennen, wenn man ihnen denselben 
um die Ohren haut. Die „Zeugen Jehovas“ kann man mit dem fort-
während wiederkehrenden Gebrauch des mißverständlichen Begrif-
fes von einer „Stätte, wo die Toten leben und auf ihre Wideraufer-
stehung warten“ (Walhalla,  Hölle  od.  Hades,  ...)  sehr gut bis zur 
Weissglut bringen, denn für diesen Widerspruch haben sie ein ganz 
besonderes Bewußtsein entwickelt:

 „Sein“ ist ein Tunwort, und entweder ich bin und tu was oder  



ich bin nicht und tu nichts,  aber „tot sein“ oder womöglich „nur so 
tun (als ob)  –  so tun als ob man nichts täte“ – kann man nicht, 
denn sonst müßte man schon zugleich „sein und nicht sein“  oder 
„tun und nicht tun“.

Man kann ganz unmöglich tot sein – es sei denn das Adjektiv 
>tot< wäre ein Synonym des  Adverbs >nicht<, sodass man schließ-
lich „nicht“ wäre, falls man „tot“ wäre. Tote können ganz strengge-
nommen noch nicht mal „warten“, „liegen“, „faulen“, „faullenzen“ 
oder „sich langweilen“, denn das sind allesamt „Tätigkeitswörter“. 
Ich kann allerdings die Hölle auf Erden haben, und ebensogut kann 
ich  mich  im  sprichwörtlich  „siebenten“  Himmel  befinden  –  das 
hängt ganz allein davon ab, wie dämlich ich bin – womit sich eines 
der allergrößten „atheistischen“ Mißverständnisse wohl schon halb 
aufgeklärt hätte. Den Herrensprüchen des „Thomasevangliums“ darf 
bezüglich ihrer Authentizität und gnostischer Einflüsse einiges Miß-
trauen entgegengebracht werden, aber nichtsdestotrotz vermögen sie 
eine ältere Auffassung vom Inhalt des Nomens „Himmel“ zu bele-
gen: (Spr. 3) Jesus sagte:

 „Wenn aber die, die euch führen, zu euch sagen: „Sehet, das  
Königreich ist im Himmel“, dann würden die Vögel im Himmel  
(noch) vor euch dort sein. Wenn sie aber zu euch sagen: „Es ist im  
Meer“, dann würden die Fische (noch) vor euch dort sein. Denn  
das Königreich ist (vielmehr) in eurem Inneren und in eurem Äu-
ßeren. Wenn ihr euch selbst erkennt, dann wird man euch erken-
nen.  Wenn ihr  aber  nicht  zum  Verständnis  eurerselbst  gelangt,  
dann werdet ihr im Elend sein, und ihr werdet das Elend selbst  
sein.“ 

Ähnlich im kanonischen (= „biblischen“) Evangelium des Apo-
stels Lukas: „Denn sehet, das Reich Gottes ist in eurer Mitte“ (mit-
ten unter euch – nicht etwa in den Wolken), und auf die Frage seiner 
Jünger, wann die neue Welt anbrechen werde, antwortete Jesus, dass 
diese schon (längstens) angebrochen ist und lediglich nicht erkannt 
werde. Es ist also eher nicht davon auszugehen, dass das „Himmel-
reich“ woanders anzutreffen wäre, als ebenda, wo man so oder so 
„ist“ – lediglich im Kopfe oder im Herzen („hier und jetzt“) ist man 
noch nicht so weit gediehen, beziehungsweise aufgestiegen. Hier ist 
also allem voran von einem Geisteszustand die Rede, und zwar aller 
Wahrscheinlichkeit nach von eines Geistes ganz besonderer Gegen-
wärtigkeit. Klingelt‘s da vielleicht?

Der  russische  Astronaut  Juri  Gagarin  hingegen,  dachte  wohl, 
das Königreich müßte im Weltraum, und Gott dort zu sehen sein – 
falls es ihn gäbe. Sein berühmter Augenzeugenbericht dazu, von der 
Raumstation „Mir“ an die Bodenstation gesendet, war nun vermut-



lich ohnehin mehr als Witz gedacht, oder auch nur als solcher ge-
tarnt, aber von sonderlich hoher „Intelligenz“ oder von eines Geistes 
unmittelbarer Gegenwärtigkeit zeugte das so oder so nicht. Unge-
wöhnlich dämlich ist allein schon die Bezeichnung „Raumstation“, 
denn auf einem Punkt, einer Linie oder in der Fläche ließe sich oh-
nehin keine Station errichten – weder Station noch Stadion, Studium 
oder Studio. Die nähere Bestimmung solcher oder jener „Station“ ist 
nichts  als  nur  überflüssig.  Wer  auf  der  Erde  lebt,  lebt  auf  einer 
Raumstation, und selbst wer „irgendwo“ im Weltraum lebt, der lebt 
dennoch auf der Erde und im Weltraum. Anders geht es nicht, denn 
worin ist denn „die Erde“? Aber egal – >Erde< bezeichnet ohnehin 
vielmehr den „Nährboden“ auf welchem sich lebt und woraus Adam 
gemacht ist, als nur den einen Planeten in des werten Herrn Koper-
nikus niedlichen Aufzeichnungen zum „heliozentrischen Weltbild“. 
Der Dämlack dachte tatsächlich, die Sonne sei der Mittelpunkt der 
Welt,  und  die  „Erde“  würde  diese  umrunden.  Also  verzeihung  – 
aber noch einfältiger oder naiver geht es ja kaum. „Erde“ liegt auf 
den Äckern …(!) und auf der Sonne, denn näher ist diese ehrenwer-
te Substanz (auch: „seltene Erden“) gar nicht definiert, und selbst 
die  Raumstation  „Mir“  ist  kaum  mehr  als  als  ein  „Pflug“  und 
Ackergerät – siehe den Begriff „Feldforschung“, „Kraftfeld“ oder 
„Feldversuch“. Nie wird der Mensch auf etwas anderem Arbeiten 
als auf einem Feld oder Acker, denn das Nomen >Acker< heißt ja 
nicht nur Heide, Steppe oder Weizenkultur. Die Einschränkung des 
Begriffes  von  einem  „Acker“  auf  die  botanische  oder  agrarwirt-
schaftliche Definition davon ist ebenso „unlogisch“ wie unzulässig, 
und auch die Behauptung, dass das Nomen >Erde< einen Planeten 
bezeichne, ist (etymo-) logisch beurteilt eine Falschaussage. Diese 
Nachricht wird also früher oder später ersaufen oder untergehen – 
das Wasser wird die Lüge nicht tragen –  denn alle, welche das No-
men falsch deuten, werden negativ selektiert, da sie den Wettlauf ge-
gen die Erfahreneren ganz „zwangsläufig“ verlieren müssen, und die 
Erfahreneren sind eben nur die, welche die Überlieferung von Er-
fahrung fehlerfrei zu entschlüsseln wissen. Die anderen nennt man 
Grünschnäbel  (engl.:  „greenhorns“) oder  Legastheniker.  Das geo-
zentrische  Weltbild  ist  richtig,  und  das  heliozentrische  ist  falsch. 
Nur „Deutsch“ müßte man halt können, aber niemals gebe man sich 
der Illusion hin, auf den technischen Universitäten würde im Ver-
gleich zur bierseligen Stammtischrunde besonders „intelligent“ da-
hergeredet, oder „logisch argumentiert“. In der Regel passiert das 
weder hier noch da, und zwar weder das eine noch das andere. Aber 
Vorsicht: Ein Grünschnabel vermag an dieser Stelle einzuwenden, 
dass dass Bild oder Weltbild, nicht unbedingt mit der Etymologie 



der Ausdrücke >geozentrisches Wb.< oder >heliozentrisches Wb.< 
übereinzustimmen brauche um  richtig oder falsch zu sein. Das geo-
zentrische Weltbild an sich, also das Bild allein, würde ja stimmen – 
nur die Bezeichnung sei (vielleicht) falsch – jedenfalls würde sich 
der solchermaßen bezeichnete Planet ja tatsächlich nicht im Mittel-
punkt der Welt oder des Weltalls befinden. Doch nur mal davon ab-
gesehen, dass unser „Planetensystem“ und „die Welt“ nicht ein und 
dasselbe sind, die Position unseres Planeten alles andere als eine be-
kannte ist,  und selbst alle anderen Gestirne aus nichts sonst denn 
„Erde“  bestehen,  ist  auch  dieser  Einwand allein  dadurch  zu  ent-
schuldigen, dass er von einem empirisch ganz ausgesprochen min-
derbemittelten  Greenhorn,  Atheisten  oder  Legastheniker  stammt, 
denn der weiß auch nicht zu ermitteln, was die eigentliche Bedeu-
tung der Nomen >Welt< und >Bild< ist. Er kann es nicht wissen, 
denn seine Unterrichtung ist in die Hände der Naturwissenschaftler 
gelegt, und eben deren „Empirie“ reicht allenfalls bis auf die ebenso 
jungen wie unvollständigen Einsichten und Aufzeichnungen des we-
ten Herrn Gallileo Gallilei zurück, während sie ihre Studenten zu-
gleich auch noch dazu auffordern den weiter zurückliegenden Teil 
der Überlieferung zu ignorieren oder für lachhaft zu erachten, ob-
wohl diesem einer Empirie allergrößte und gewichtigste Anteil zu-
kommt. Das heißt, der Atheist kann nichts dafür, dass er so schwer 
von Begriff ist, aber auch der Naturwissenschaftler kann nichts da-
für, denn der Verursacher diesen Trauerfalles war schon mit dem le-
gendären Sündenfall ins Leben gerufen – mit dem Wortbruch des 
Primaten Adam. Der Atheist und Naturwissenschaftler halten diese 
Legende nur noch am Leben, indem sie den einstigen Fehler immer 
wieder wiederholen, also „nachäffen“.

„Welt“ hieß einst „Weralt“ (↔ engl.: world) – das meint eigent-
lich die Höhe oder das Alter des „(Be-)Wahrers“ oder des „Wehrfä-
higen“ (lat.: „vir“ =  der Mann /  der Mensch), also seinen per For-
schung  und  Überlieferung  erarbeiteten  Erfahrungsschatz  oder 
Erkenntnisstand  –  die  Höhe  seiner  Entwicklung,  sozusagen.  Der 
Mittelpunkt desselben – der  Herr,  Herd,  Hort oder  Ort (↔ Urd  / 
Erde / Herde / Herz / Erz) – ist der Logos, also das Instrument der 
Lehre oder Unterrichtung (Logia), denn der ist auch schon der Mög-
lichkeit vorausgesetzt, aus der Erfahrung am eigenen Leib zu lernen, 
also der Möglichkeit „Schlussfolgerungen zu ziehen“ oder „Urteile  
zu fällen“, wobei auch nicht übersehen werden darf, dass diese nicht 
eher gezogen oder gefällt sind als dann, da sie verbal „formuliert“ 
sind.  Letzteres  hängt  mit  der  eigentlichen  Bedeutung der  Verben 
>ziehen< (↔ zeihen / zeigen) und >fällen< (↔ wählen / wollen) zu-
sammen. Mit anderen Worten: >Welt< ist ein Synonym der >Legen-



de< (↔ „Aus-legende“ v. gr.: legein) – Inhalt und Auslegung aller 
Elemente menschlicher Überlieferung und Erfahrung. Eines Men-
schen Weltbild hängt ganz maßgeblich davon ab, was ihm von die-
ser Überlieferung zu Ohren kommt, und was nicht – ferner auch da-
von, wie ihm deren Worte ausgelegt werden, wodurch dem Logos 
freilich eine ganz besondere Rolle zukommt. 

 
Ohne einen festen Standpunkt bezogen zu haben – die Beobach-

terwarte – ist über die Bewegung aller umliegenden Parteien oder 
Partikel einer (Um-) Welt weder ein Bild, noch ein Urteil zu gewin-
nen, denn dann entbehrte der Beobachter auch den Relationen einer 
Relativität von Geschwindigkeit oder Abstand, wie sie ja schließlich 
auch der Spätzünder mit dem Namen „Physiker“ begriffen und aus-
gesprochen hatte. Die „Warte“ (lat.: vorto / nhd.: Wort) ist der Mit-
telpunkt jedweden „Weltbildes“, und eben die ist der >Erde< nicht 
nur synonym, sondern auch schon nominal verwandt. Adam ist aus 
Erde gemacht – aus Erde und „Wasser“ (↔ Wissen) – so lautet die 
Überlieferung, und mir ist ehrlich gesagt vollends schleierhaft, was 
es von Seiten der jüngeren Generation an dieser ehemaligen Formu-
lierung einer Einsicht in den Sachverhalt auszusetzen gibt. Mit dem 
selben Augenblick, da man seinen (fixen) Standpunkt oder seine Be-
obachterwarte verließe oder verlöre, verließe man die Welt oder ver-
löre das Bild mitsamt jeglichem Wissen oder „Bewußtsein“ von ihr. 
Mit dem Standpunkt verlöre man den Verstand. Einer Welt den ab-
soluten Bezugspunkt zur Ermittlung der absoluten Bewegung eines 
Körpers abzusprechen, beziehungsweise, solchem Bezugspunkt die 
Existenz abzusprechen wie es Einstein und Lorentz versucht haben, 
kann nur einem Schwachsinnigen einfallen. Ist nämlich erst mal der 
Mittelpunkt  weg,  dann ist  logischerweise  auch  die  Welt  und  das 
Weltbild mitsamt desjenigen Beobachters weg, welcher die Existenz 
desselben behauptete oder leugnete, also ist eine Welt ohne Mittel-
punkt ganz undenkbar, denn schlichtweg „nicht da“. Von welcher 
„Welt“ wäre nun die rede? Welche Welt soll diejenige Welt ohne ab-
soluten Bezugspunkt sein? – etwa diejenige, welche Einstein man-
gels absolutem Bezugspunkt oder absoluter Warte nirgends entde-
cken  und  niemandem  zeigen  konnte,  weil  er  diese  erst  dann 
erreichte als er den Geist aufgegeben hatte?

 Ohne „Brennpunkt“ wären ja auch fototechnische Abbildungen 
ganz unmachbar. Einer Welt, welcher allein nur dieser abgesprochen 
worden wäre, wären auch sämtliche Abbildungen oder Fotografien 
mitsamt der Existenz ihres „Motives“ oder Abbildungsgegenstandes 
in Abrede gestellt, denn auch dessen Abbildbarkeit. Sämtliche Stern-
warten könnten schließen und sich gleich selbst mitsamt all ihren 



aus den optisch getragenen Aufzeichnungen so voreilig gezogenen 
Schlußfolgerungen,  zu  den  allergrößten  „Illusionen“  des  einund-
zwanzigsten Jahrhunderts rechnen. Ergo: 

Ein  anderer  Standpunkt als  der  eigene oder eigentliche „Ver-
stand“ (!)  ist  gar  nicht  einzunehmen – der  absolute  Bezugspunkt 
und Mittelpunkt der Welt ist die Stern~ oder Beobachterwarte, und 
auch deren nähre Bestimmung durch solche Zusätze wie „Stern“, 
„Stirn“ oder „Beobachter“ ist so ziemlich überflüssig. Jede Welt ist 
immer nur Umwelt oder Umfeld, und deren Mittelpunkt ist nichts 
als nur der Mittelpunkt eines Feldes, Wildes oder Waldes. Der Vor-
fahre biblischen Alters jedoch, nannte diesen nicht Warte, Wort oder 
Wirt, sondern Erde alias „Adam“ (adiamantes) –  „der Unteilbare“ 
oder „das Individuum“ – aber selbst diesen Namens war derselbe 
noch immer ein Ebenbild des Wortes, des Herrn oder der Herde ali-
as  Erde.  Der  Garten  mit  dem  Namen  „Mitte“  alias  „Iden“  oder 
„Eden“ sollte den Baum in der Mitte diesen Gartens widerspiegeln 
und zwar nominal – darum hat der Garten einen Namen, obschon 
die Mitte keinen Namen hat. Der Name repräsentiert die namenlose 
Sache  „namentlich“,  und  umgekehrt:  Die  Sache  repäsentiert  die 
sachlosen   Nomen „sachlich“.  Das eine ist „vom Fleisch und Bein“ 
des anderen. 

Ein  Verstand oder  Verständnis verhält sich zum >Standpunkt< 
kaum anders als sich ein Verhalt oder Verhältnis zum >Haltepunkt< 
verhält.  Auch  bezüglich  einer  Deutung  diesen  Nomens  läßt  die 
Logik einem Zoologen also nicht sehr viel Spielraum – strengenom-
men soger überhaupt keinen. Lediglich diesbezüglich zu lügen oder 
per Defiition die Logik zu verfehlen ist dem Zoologen freigestellt, 
doch selbst das wird sich auf dem ein oder anderen Wege rächen 
und über dies einen Weg ans Licht bahnen: >Der Verhalt< und >die  
Weralt< alias >Welt< bezeichnen ein und dasselbe Ding. Die Unter-
scheidung zwischen  „Sachverhalt“  (Physik)  und  „Ethologie“  (die  
Lehre  vom Verhalten  der  Tiere)  ist  ebenfalls  nicht  legitim –  der 
„Name  des  Tieres“  ist  der  „Name  des  Dinges“,  und  des  Dinges 
Name ist der „Name des Gedankens“. Es ist nicht das Tier oder der 
Nachfahre des Affens welcher denkt, sondern Adam. 

  

1. 0  „Gottes Wille“ 

1.1  Der Wille wider des Menschen Widerwillen 



>Theos< entspricht im Griechischen der >Tat<, denn wie die deut-
schen Verben >tun<, >sein< oder >zeihen<, kommt auch >Theos< 
von (gr.)  >thein<.  „Theos“ lautet  das Substantiv,  und „thein“ (→ 
zeihen, seihen, sehen, zeigen, zeugen, sagen, sägen, säugen, siegen,  
„tuen“, sein ↔ engl.: „sign“) lautet das zugehörige Verb im Infinitiv. 
Theoros ist der „Zuschauer“ oder  Hörer,  und der Schauplatz oder 
das Schauspiel heißen „Theater“. Einzig und allein das ist eine „lo-
gische Argumentation“, nämlich die wortwörtliche Begründung für 
den  ein  oder  anderen  Wortlaut  dieser  oder  jener  (assertorischen) 
Formulierung, und solange das Nomen „Logos“ nicht nur irgendwas 
ist oder bezeichnet, solange bezeichnet auch das Adjektiv „logisch“ 
nicht nur irgendwas, sondern etwas ganz bestimmtes. Die >Theorie< 
erkläre ich später ausführlicher, und das Schauen, Suchen, Sehen, 
Tun oder Sein heißt Theos, Zeus, Dios oder Deus. Das gilt es zu be-
weisen, denn die Suche nebst Schau, Zeit (Tide) oder Tat existieren 
zweifellos – jedenfalls bislang, denn deren Existenz hat noch keiner 
gewagt, in Frage zu stellen.   

Die >Sache< alias >Sage< oder >Säge< kann dreierlei: Sie kann 
„mitteilen“,  „mittig  teilen“  und  „ur-teilen“,  denn  der  Vater  des 
Logos ist zugleich auch noch das  Urteilsvermögen und indes auch 
der einzige, welchem nebst der ganz und gar untödlichen „Unter-
scheidung“ zwischen Männlein und Weiblein, auch noch die ebenso 
tödliche wie totale Scheidung dieser beiden gelingt. Das ist, wenn er 
dir die Seele aus dem Leib reißt oder prügelt – das kann wie gese-
hen, mal sanft und mal weniger sanft von statten gehen, aber über-
lebt hat diese Scheidung bislang noch nie einer. Die Mär vom über-
lebten „Ehebruch“ ist ein Ammenmärchen, und da auch die Säge 
nicht wirklich zu dererlei Teilungen im Stande ist, muß eher davon 
ausgegangen werden, dass des Nomens neuerer Sinn oder Inhalt all-
lein dieser sogenannten „Sinnübertragung“ zu verdanken ist.  Das 
Zimmermanns~ oder  Schlosserwerkzeug  ist  nicht  der  eigentliche 
Inhalt diesen Lautes – das hätte man sich aber auch schon ange-
sichts des Adjektives „unsäglich“ denken können, denn auch da fal-
len keine Späne.

Der bekennende Atheist oder Idiot,  welchem die Synonymität 
zwischen „Atheist“ und „Idiot“ noch nicht bekannt gewesen ist, oder 
dieselbe noch immer bezweifelt, frage sich zunächst einmal: „wes-
halb?“, denn die Antwort darauf und sein Bekenntnis sind ein und 
dasselbe: Er hockt auf den Ohren oder steht auf der langen Leitung. 
Er tut nicht „gehorchen“, und aus dem gesagten nichts lernen. Er 
hört nicht, was das Wort sagt, welchem anderen Wort es gleicht oder 
nicht, und stellt sich dem Wortlaut gegenüber taub.  Er meint, die 



Bedeutung einer  Vokabel gehe ganz automatisch mit  seiner  mehr 
oder minder wechselhaften Einbildung einher, und sei geradezu das-
selbe, woher schließlich auch kommt, daß nun bald alle Welt der 
Ansicht  ist,  die  Bedeutung so  einer  Vokabel  sei  die  blanke  „An-
sichtssache“ oder „nur eine Frage der Auslegung“. Er sieht nicht 
ein, dass die Bedeutung eines Wortes nur die Bedeutung des Wortes 
ist, und nicht etwa die Bedeutung des Atheisten. Er hat also entwe-
der was auf den Ohren oder aber die Grammatik der Besitzanzeige 
und des Genitivs noch immer nicht ganz intus. Der Schuh des Mani-
tu ist nämlich nicht der Schuh des werten Herrn Müller, also wird er 
letztlich doch noch einsehen müssen,  dass der  Wortlaut  jedweder 
Vokabel nur  für sich spricht, und  seinen Inhalt oder die >Bedeu-
tung< desselben nicht auch noch nach den fragwürdigen Ein~ oder 
Absichten irgendwelcher Müller, Dipl.-Ing. Meyer oder Prof. Dr. Dr. 
Sterngucker ausrichten kann, denn im Wortlaut ist die überlebens-
notwendige Erfahrung seiner Vorfahrenschaft verborgen, ohne wel-
che es den Atheisten einfach nur so dahinraffen würde.  In dieser 
Hinsicht ist der verbale Ausdruck, wie im übrigen jedes „sprachli-
che Zeichen“, absolut halsstarrig und unerbittlich. Sachlicher: In Sa-
chen >Bedeutung< sind alle Elemente einer >Sprache< gnadenlos 
invariabel, und was >Gott< ist oder nicht ist, ebenso wie die Frage 
„ob“ er ist, ist eben sehr wohl „beweisbar“ – jedenfalls „ermittel-
bar“.

 
Eines der  zuletzt  erschienenen Werke zum Thema „Gottesbe-

weise“ schrieb der gut etablierte Philosoph und Naturwissenschaft-
ler Reinhard Löw, worin er allerdings auch anmerkte, dass schon al-
lein die Absicht, Gottes Existenz zu beweisen, an einer Lästerung 
desselben grenze. Ich muß zugeben, das hat mich zunächst selbst ins 
Stutzen gebracht, denn auf den ersten Blick klingt das tatsächlich 
wie das Resultat einer ganz besonders tiefgründigen Argumentation, 
welcher kaum auf die Schliche zu kommen ist. Und tatsächlich – da 
ist gar keine Schliche – weder eine Schliche noch ein deutlicher Ge-
dankengang. Nach einer Vernünftigen Argumentation für seine Be-
denken  sucht  man  vergebens.  Löw  begründet  diese  Behauptung 
nicht näher, sondern verschanzt sich damit nur hinter einer Religio-
sität, Gläubigkeit oder „Frömmigkeit“, die niemand in Frage zu stel-
len wagt, denn das ganze Buch behandelt nur den Fehlschlag sämtli-
cher  bislang  bekanntgewordener  Versuche,  Gottes  Existenz  zu 
widerlegen oder zu beweisen, ohne einen anderen Versuch anbieten 
zu können, obwohl die Menge natürlich gerade dann wieder danach 
schreit, wenn  das Thema erneut aufgewärmt wird. Was soll das? 

Er erwähnt darin schon selbst die Parabel vom Fuchs und dem 



amüsierten  Raben im Kirschbaum, dem der Fuchs weiszumachen 
versucht, dass ihm die Kirschen, an welche er nicht herankommt, 
ohnehin nicht  schmecken. Selbst  Josef  Ratzinger (Papst  Benedikt 
XVI.) kann dir seinen HErrn nicht so ohne weiters, beziehungsweise 
gar nicht zeigen und erklärt ihn in seinem Buch „Einführung in das  
Christentum“ (Vrlg.  Weltbild, Ausg. 2005, S.44ff) kurzerhand zum 
„definitiv unsichtbaren“ Herrn – „wesentlich“ jenseits des (mensch-
lichen) Gesichtskreises. Ganz ähnlich dem Fuchs jedoch Löw selbst: 
Gottes Existenz kann er selbst nicht beweisen, also erklärt er den 
Beweis kurzerhand zum nicht erstrebenswerten Gut, und schon ist 
alles wieder im Lot.  Aber ist es das wirklich?

 Ich meine, nicht, und auch Ratzinger – seinerzeit noch Theolo-
gieprofessor in Tübingen – getraute sich nicht, diese Vereinfachung 
so ganz ohne erläuternde Korrekturen stehen zu lassen (Diese ein-
mal zu lesen und nachzuvollziehen lohnt ganz unbedingt!)

Könnte oder „dürfte“ man nämlich nicht be- oder nachweisen, 
daß ein Nomen dies oder jenes ist, heißt oder bedeutet oder nicht ist, 
heißt  oder  bedeutet,  dann  könnte  man  dem  Menschen  auch  nur 
schlecht  unterstellen,  daß  er  seine  gesammelte  Erfahrung  oder 
„Empirie“  auf  nominalem,  mündlichem,  schriftlichem,  verbalem 
oder „wörtlichem“ Wege den Nachfahren, Nächsten oder Nachbaren 
überliefere, oder zum größeren Teil und auf gleichem Wege von sei-
nen Vorfahren beziehe, denn mit Mitteln, deren Inhalt nicht sicher 
ermittelbar ist, wäre weder das eine noch das andere zu schaffen. 
Unsichere,  zumal  unbekannte  Inhalte  kann  man  schließlich  
kaum „Empirie“ oder Erfahrung nennen, denn wie wollte man  
sie des Falles nennen, da sie bekannt würden, bewiesen oder gesi-
chert? Etwa „Unerfahrenheit“,  Zweifel,  Variable oder  „Unsicher-
heit“? Vielleicht „das nicht nachweisbare“ oder „Ufo“? 

Wenn Glauben soviel  wie Wissen heißt,  und der HERR vom 
Menschen zu glauben verlangt, dann verlangt er schon selbst nach 
dem Beweis  für  seine  Existenz.  Natürlich  nicht  deshalb,  weil  er 
sonst selbst nicht an seine Existenz glauben würde, sondern weil er 
den Menschen nach seinem Bilde haben will und ihn diesem Bilde 
entsprechend auch haben wird. Das Vorbild nämlich, ist „gläubig“ – 
nämlich „wissend“ – jedenfalls, der jüdischen Sage nach, und nur 
von diesem Gott reden wir hier!

Bedeutung ist in der Tat die reine Auslegungssache, aber auch 
eine Auslegung hat nunmal nicht eher stattgefunden, als bis zu dem 
Augenblick, da der Auslegende irgendwas handgreifliches, hörbares 
oder „augenscheinliches“ in die AUSLAGE(!) gelegt hat. Auslegen 
und „bloß dumm rumlabern“ oder „philosophieren“ sind nicht ein 



und dasselbe, wie wohl vermeint, und erst wenn etwas in die Ausla-
ge gelangt, kann man von Auslegung sprechen. Der Erkenntniskriti-
ker  und der  analytische  Philosoph  philosophieren  nun schon  seit 
bald dreitausend Jahren darüber und bringen dennoch keine Ruhe in 
den Streit. „Aus-legen“ meint nicht mehr noch weniger als „be-le-
gen“  und  verlangt  so  oder  so  nach  Belegen  oder  Beweisen,  die 
sämtlich anwesenden Augen~ oder Ohrenzeugen sinnlich greifbar, 
also  durchweg  ganz  „gegenständlicher“  Natur  sind.  Unsichtbare 
„Ansichten“ oder ebensolche „Argumentationen“ – schöne Gedan-
kengänge womöglich oder der perfekte „Syllogismus“ – nützen da 
rein gar nichts. In diesem Sinne sind Bedeutungen nicht gegenständ-
lich, aber so ziemlich gegenständlich sind „Laute“ und Buchstaben, 
und zwar insbesondere dann oder insofern, als irgendjemand irrtüm-
licherweise behaupten wollte, daß ein >U< soviel wie >X< bedeute, 
denn dann würde er behaupten, daß die beiden Laute oder Buchsta-
ben  sinnlich nicht  gut  zu  unterscheiden oder auseinanderzuhalten 
seien. Von hieran könnte er denselben Blödsinn dann auch bezüg-
lich des Unterschiedes zwischen Messer und Gabel versuchen gel-
tend zu machen. Spätestens im Zusammenhang mit einer Urkunden-
fälschung wird aber zumindest den Fahndern oder Prüfern so ein 
„Wortlaut“ oder Buchstabe ziemlich „gegenständlich“ und am Ende 
auch noch zu einer ganz schlecht von der Hand zu weisenden „Tat-
sache“ oder ebensolchem Beweisstück – wie schon erklärt, ein allen 
Augen~ und Ohrenzeugen  sinnlich und einstimmig faßbarer Ge-
genstand  der  Betrachtung  –  „hardware“  sozusagen  im allerher-
kömmlichsten  Sinne  der  „Beweis~  und  Spurensicherung“.  Nichts 
am  U >deutet< auf  X – nicht auch nur eine einzige Silbe oder ir-
gendein sonstwie gearteter Deut oder Hinweis, aber ein Zeigefinger 
schon gleich gar nicht. Lediglich das dumme Gequatsche eines Idio-
ten  oder  Atheisten  deutet  im  Zusammenhang  mit  dem  Nomen 
>Mensch< auf die Wendung >Nachfahre des Affen<. Angeblich ve-
rifizieren Vergleichbarkeiten rezenter und fossiler Knochen beider 
Spezies,  Darwins  Aussage  und  Theorie.  Der  Mensch  jedoch  von 
dem in der mosaischen Genesis die Rede ist,  hat weder Knochen 
noch gleicht er irgendwie sonst einem Arsch mit Ohren. Weiß der 
Himmel, wie Knochen je beweisen sollten, daß >der Mensch< ge-
nau nur das ist oder heißt, was dem Zoologen mal soeben einfällt. 
Wie kommt er darauf? Etwa wegen des Gefasels um eines Adams 
„Fleisch und Bein“ oder seiner „Rippe“ –  (gr.) „pleuron“? 

Also Verzeihung, aber das heißt nicht „Rippe“, denn nur Rippe 
heißt  Rippe, und allenfalls noch das „Riff“ oder der „Ruf“ könnten 
Rippe heißen, aber auch der „Raub“ und die „Robe“.

  



Die Vokabel heißt ganz ausschließlich nur das, was die Vokabel 
heißt,  also  nur,  worauf  sie  lautlich  deutet,  und  nicht  etwa  (auch 
noch) das, worauf die Metzger Hinz und Kunz mit dem Finger deu-
ten oder die Vokabel zu heißen heißen, denn da versuchten lediglich 
alle beide gegen die ganz und gar unerbittliche Natur des fleischge-
wordenen >Logos< anzurennen.  Genau wie  „Fleiß“  kommt auch 
„Fleisch“ von „fließen“, und was nun wiederum das zu bedeuten 
hat, frage man besser nicht den Mediziner, Metzger oder Biologen, 
denn die  sind  mindestens  genau so  denkfaul  und  auf  den  Mund 
gefallen,  wie „jedermann“.  Das Nomen >Logos< ist ein Synonym 
des Wortes,  der  Rede und des Verstandes,  und dem Evangelisten 
Johannes zufolge auch ein Synonym des Nomens >Herr<. Nach der 
Wortwurzel desselben Nomens sind nachweislich auch die beiden 
Nomen >Hirn< (↔agerm.: hirznijan  → Herd /  Hort /  Hirte) und 
>Herz<, als  Sitz oder >Lokal< (↔ gr.: lokos / logos u. lat.: luxus / 
locus) des Mutes, respektive der „Ver-mut-ung“ benannt. Überreich-
licher  Wasservorrat  nennt  sich  daher  auch  (engl.)  „loch“  („loch 
Ness“ / dt. „Lache“), und angeblich sagte Christus: „Wes das Herz  
voll ist, des geht der Mund über“.  Ich erwähne das vorerst nur mal 
so nebenbei zur neuerlichen Errichtung eines Bildes, indem es vor 
wortlautlichen Verwandtschaften, Anspielungen und Zusammenhän-
gen nur so wimmelt. Wir erinnern uns: Jesus war zugleich auch der-
jenige, der über‘s Wasser wandelte – zugleich auch der, welcher von 
sich selber sagte, er sei der Weg, die Wahrheit und das Leben. Nicht 
das da noch jemand meinte, er wäre „identisch“ mit dem „täglich 
Brot“, der  Materie, dem Fleisch oder dem Brot und Wein. Fleisch 
und Blut wandeln ganz sicher nicht über‘s Wasser(!) – Nachrichten 
aber sehr wohl,  und der  Fleiß und die  „Blöße“ (↔ Blüte /  Blut) 
ebenfalls. Gerade damit man das Brot und den Wein nicht verse-
hentlich  mit  ihm selbst  verwechseln  würde,  hielt  er  diese  beiden 
Dinge weit von sich, wennauch „verherrlichend“ in die Höhe und 
sprach (interpretiert): 

„Das sind mein  Leib und mein Blut – Fleisch, Blut und Bein  
von meinem Fleisch, Blut und Bein – das ist mein Weib. Ich selbst  
hingegen, bin der Weg, die Wahrheit und das Leben, und somit ver-
antworte ich, was mein  Weib getan oder unterlassen hat. Es war  
mein  Leib,  welchen  nach  den  verboten  Früchten  verlangte,  und  
mein  Leib, welcher davon aß. Ja, Vater – ich war‘s, und niemand  
sonst, denn ich allein und Du tragen alle Schuld – mein  Weib wie  
aller Leib sind vollends unschuldig und entschuldigt, durch mich –  
das wahre Wort und die gerechte Aussage. Du aber bist das Wasser  
(Water / Vater) das die Wahrheit trägt aber die Lügen ertrinken läßt  
–  die Lügen erreichen das andere Ufer nicht – allen Lügen ist der  



Advent verwehrt.“     
Was er  da tat,  steht  in  ganz gewichtigem, symbolischem und 

unmittelbarem Zusammenhang mit dem legendären  Fall,  Sünden-
fall und Sonderfall, demzufolge Adam gefragt war, wie er denjeni-
gen nennt, der sich soeben an den verbotenen Früchten zu schaffen 
machte.  Das  war  eine  „Fangfrage“,  denn zu  ebendem hatte  sich 
Adam schon einmal auch ganz unaufgefordert geäußert, und zwar 
ebenso euphorisch wie resolut, also ganz anders als in der  Stunde 
darauf, nachdem nur ein einziger kleiner Apfel  verschluckt ward. 
Dieser  nachmaligen  aber  verdeckt-indirekten  Abfrage  ist  Adam 
nicht  nur auf den Leim gegangen,  sondern auch nur deshalb aus 
dem Paradies  geflogen.  Eine  „Interpretation“  des  Grundes  dafür 
steckt sogar in dem Wort „Apfel“ – (agr.)  „apo-phallo“ (abfallen 
vom Gelöbnis) – ein Begriff, welcher im Original gar nicht und in 
keinsterelei Form zur Sprache gebracht wird, aber den Sachverhalt 
trotzdem absolut treffend bezeichnet. Will sagen: >Essen< hat nicht 
nur hier und legendär mit >Vergessen< zu tun – es hat auch  wort-
wörtlich damit zu tun. Beiden Verben liegt der lateinische Imperativ 
„esse“ (↔ ens / est → „inter-esse“) zugrunde, und dieser eignet sich 
nicht allein nur zur Umschreibung solch „essentieller Substanzen“ 
wie „Brot und Wein“. „Der Mensch lebt nicht von Brot und Wasser  
allein“, heißt ein altes Sprichwort, aber von dem, wovon er sonst 
noch lebt, soll er nichts „verzehren“ – nichts „ver-ge-essen“. Stoff-
wechselprozesse sind so oder so Stoffwechselprozesse – ob nun im 
Kopf oder im Magen – und auch „Ideen“ sind so verdaulich wie ver-
derblich. Man muß nicht Biochemiker oder schon Zeitgenosse des 
zweiten Jahrtausends nach Christus sein, um allein davon zumindest 
so etwas wie eine „Ahnung“ zu haben. Auch „Information“ kann im 
Stoffwechsel verloren~ und untergehen …! Ergo: Gott sagte zwar: 
„eßt nicht vom Baum der Erkenntnis (d. Guten u. d. Bösen)“, aber 
gemeint hat er: „vergeßt nicht, wie ihr die Dinge nanntet, denn des  
Tages, da ihr solches vergäßet, wäret ihr aus dem Rennen“.  Mit 
dieser  Auslegung des  mehr  oder  minder  „originalen“  Wortlautes, 
wäre genau ein solcher Sinn entdeckt, den der Laie im Original ver-
mißt und nicht findet. Bereits hier klingt an, wie den schlimmeren 
Folgen des „Vergessen“ vorzubeugen und beizukomen ist. Es wäre 
sogar ein dermaßen sinnfälliger Sinn, dass man ihn schon beinahe 
„trivial“ nennen möchte, doch so wenig auch mehr dahintersteckt, 
so wenig nimmt sich das auch nur irgendjemand zu Herzen.  Die 
Forderung ist einfach und nichts wie nur naheliegend oder „selbst-
verständlich“, und trotzdem erfüllt sie kaum einer unter zehntausend 
– außer Jesus! Der Heiland macht wieder gut, was Adam versem-
melt hat. Adam führte sein eigen Fleisch und Blut als den „Schuldi-



gen“ vor, doch Gott hatte gar nicht nach der Anzeige eines Schuldi-
gen,  geschweige  denn  nach  einer  dementsprechenden  Anschludi-
gung oder „Anzeige“ verlangt. Er wollte lediglich wissen, ob sich 
Adam wenigstens nur bis  zum Tage darauf des Namens erinnern 
würde, welchen er selbst dem zu angesicht gebrachten Weibe gege-
ben hatte. Tags zuvor hieß es noch „Fleisch von meinem  Fleisch 
und Bein von meinem Bein – man soll es Männin heißen, da es vom 
Manne genommen ist“. Nun aber heißt es plötzlich und nur etwas 
überzogen ausgedrückt:  „das Dingens,  womit  ich  so  gut  wie gar  
nichts  zu  schaffen  hab  –  das  Dingens,  welches  mir  einfach  mit  
irgendwelchem  Zeugs  daherkommt  und  in  meinen  Mund  stopft,  
(sodaß es verloren ist)“. 

(Ver-) Lieren (→Lore / Lorelei) kommt von Lehren – eigentlich 
ist es eher umgekehrt, aber so wichtig ist die wirkliche Reihenfolge 
nicht.  Wichtig  ist,  dass  man  die  wortlautliche  Beziehung  weder 
leugnet noch übergeht,  übersieht,  unterschlägt,  ignoriert oder ver-
gißt, „denn des Tages da du dieses oder jenes tätest, wären „due“  
aus dem Rennen – nämlich du, blöder Blödmann, mitsamt dem gan-
zen Rest des Inhaltes seiner Wahrnehmung – also du, dumm drein-
glotzendes  Rindvieh,  und  all  das,  was  ich  diesem  zu  Angesichte  
bring, und selbst wenn‘s nur andere Viecher oder Fleisch und Bein  
vom eigenen ist. Den Bruch mit diesem „Ver- oder Gelöbnis“ vor  
der Zeugen allerhöchstem, bestrafe ich mit „Licht aus“ – das heißt  
„Löffel abgeben“, und von mir aus auch „das Zeitliche segnen“  
oder „in‘s Gras beißen“ –  und zwar auch dann, falls du oder ihr  
vermeintet, beim Blöddaherreden nicht vor einem Altar gestanden  
zu haben, denn mit idiomatischen Ausreden kommst du bei mir nicht  
durch. Der Allerhöchste heißt „Altare“ – nicht etwa das klägliche  
Resultat  deiner  scheinheiligen,  wurmstichigen  Zimmerei  in  den  
Kathedralen  dieser  hauchdünnen  Erdoberfläche.  Das  Wort  heißt  
nämlich, was ICH will, und nicht etwa das, was du willst, und im  
übrigen ist das auch nur dein Glück ...“

     
 Dämlich oder „abergläubisch“ ist demnach auch weniger der, 

welcher wie einst, feierlich gelobte und überlieferte, dass das Herz 
der Sitz des Verstandes und des Mutes sei, als vielmehr der, welcher 
unterrichtete,  dass  das  Nomen  >Herz<  ein  Blutpumporgan 
bezeichne. Das nämlich, tut es eben keineswegs, und allein die vier 
Buchstaben sprechen gegen dererlei  unsinnige Gleichstellungen – 
nicht  etwa sämtlichen  Zeugen ganz  unzugängliche  Einfälle,  Mei-
nungen, Gedanken, Ansichten oder Sprechanfälle. Herz ist „Hirzni-
jan“,  also  Hirn –  Doktorarbeit  hin  oder  her,  denn  auch  dieser 
zuliebe wird der Kreis nicht zum Viereck, und aus X nicht  U. Was 



der Doktor (→Dichter) glaubt oder nicht glaubt oder auch die Mehr-
heit  aller  Sprachteilnehmer  glaubt  oder  nicht  glaubt,  ist  dem 
HERRN oder WORT piepschnurzegal. Dummheit schützt vor Strafe 
nicht – gerade wer irrt muß in die Irre laufen, und der Irrsinn ist das-
selbe wie der  Widersinn,  und der Widersinn ist  dasselbe wie der 
Widerspruch  oder  die  Widerrede,  aber  so  oder  so  ist  Dummheit 
immer  nur  schmerzlich  zu  erfahren  –  niemals  schmerzfrei  –  und 
diese „logische“ Konsequenz ist auch mit Hilfe akademischer Defi-
nitionen nicht zu umgehen. Wer zu blöde zum Laufen ist, fällt hin 
und schlägt sich die Knie blutig – das ist nicht etwa „ungerecht“ 
sondern total logisch, also absolut richtig. Wer nicht logisch deutet 
oder nach Gehör, sondern idiomatisch (d.i. „idiotisch“ →Idiom), der 
bekommt vom Herrn „LAUF DER DINGE“ allerhöchstselbst eine 
auf die Waffel, und zwar genau so lange, bis er's kapiert – nötigen-
falls auch für immer und immer heftiger. „Gott“ kommt von „gie-
ßen“  (↔Guss;   engl.  „get  /  got  /  for-gotten“),  und  dieser  Guss 
bezeichnet  nichts  als  nur  die  ganz  banale  Tatsache,  dass  alles  in 
einem einzigen Strom fließt. Alles hängt mit allem zusammen, und 
nur ein Blödmann glaubt nicht  „daran“. Der  Blödmann heißt  im 
übrigen  auch  nur  wegen  seines  leichtsinnigen  Verlustes  an  Blut 
„blöde“ – die wortlautlichen Ähnlichkeiten sind auch hier nicht nur 
ein dummer Zufall. Die Blüte ist die Blöße des Krautes! Sogesehen 
sind das zwar nur Tautologien, aber die sind immernoch hilfreicher 
als Falschaussagen oder Ungleichungen.

„Ist“ (Inf.: „issen“) klingt nicht umsonst so ähnlich wie „heißt“ 
(Inf.: „hissen“), aber wer sich ein X trotz eigener Ohren und trotz 
eignem Urteilsvermögen für ein  U vormachen läßt – wer also den 
Inhalt einer Überlieferung von Erfahrung nicht selbständig zu deu-
ten bereit ist oder dem Wortlaut dieser Worte keine größere Bedeut-
samkeit  als  dem Geschwätz  der  Professoren  zutraut  –  dem kann 
diese Erfahrung auch nicht zuteil werden, und so teilt er sich mit 
dem dummgeborenen Suppenhuhn das Schicksal selbst dann, wenn 
er die Überlieferung komplett gelesen oder gehört hat und auswen-
dig aufsagen kann, denn wenn er die Bedeutung der Worte nicht 
logisch oder „gehörig“ (= nach Gehör) deutet – so deutet, wie es das 
fleischgewordene Wort getan hat und tut –  sondern „idiomatisch“ 
(= idiotisch / atheistisch), dann verwechselt er die Erfahrung seiner 
Vorfahren  lediglich  mit  den  Früchten  seiner  angeborenen  Einbil-
dungskraft,  und entbehrt der Erfahrung selbst dann, wenn er sich 
einbildet  selbige  zu  haben.  Des  Nomens  >Gott<  etymologisch 
rekonstruierte  (idg.)  Lautwurzel  >*ghau-<  oder  >*gheu-<  ändert 
nichts an der Tatsache, dass er nun mal eher wie „Guss“ denn wie 



„der viel Angerufene“ klingt, denn es ist allem voran derjenige nicht 
ganz bei Trost, wer meinte, „Torwart“ klinge wie „Vogelnest“ oder 
„ghau-“ bedeute „ruf-“. 

Wäre die Bedeutung des Wortes variabel oder von eines Akade-
mikers  Definitionswut  so leicht  beeindruckt,  dann wäre  auch  der 
Inhalt der Überlieferung variabel und vollends umsonst überliefert. 
Ist  er  aber  invariabel,  dann  muß  er  auch  nachweisbar  sein,  also 
„bedeutbar“,  anzeigbar oder „beweisbar“ – allein auf dieser Basis 
ist  „buchstäblich“,  logisch oder „wörtlich“ zu argumentieren. Der 
Laut,  beziehungsweise  die  Ähnlichkeit,  Verwandtschaft  oder  Ver-
gleichbarkeit der Laute, muß das Argument für oder wider jedwede 
lautlich  (vor-)  getragene  Behauptung  sein,  da  sie  ansonsten  ihre 
Sache verfehlt – nämlich die „logische Nominierung“ welche Adam 
begonnen aber nicht ebenso konsequent wie logisch (= „schlüssig“) 
beibehalten hat. Für dies ist eines Mathematikers Auffassung von 
„Logik“ ganz und gar unerheblich, denn von Deutsch versteht der in 
der Regel ebensowenig wie die Naturwissenschaftler oder wie von 
Griechisch, Chinesisch oder Lateinisch.

Einfach mal soeben aus der Luft zu greifen, daß >Erde< soviel 
wie >unser Planet< heißt oder ist, ist weder wissenschaftlich noch 
astronomisch, sondern einfach nur dämlich und falsch. Wie sich nun 
der ein oder andere Planet  zur Sonne oder zum Zentrum unserer 
Galaxis konstelliert,  spielt für die Bedeutung des Nomens „Erde“ 
ebenso wenig eine Rolle, wie Knochen, fossile Knochenfunde oder 
lauwarmes Popcorn. Kopernikus‘ Aussage bezüglich des Standortes 
Erde  ist  eine  Falschaussage,  denn  dieserzufolge  und  „wörtlich  
genommen“ wäre der „Mittelpunkt (d. Welt)“ nicht der Mittelpunkt 
(d. Welt), und sowas heißt man schlicht und ergreifend Widerspruch, 
Lüge, Meineid oder Falschaussage. Das von ihm erklärte „heliozen-
trische Weltbild“ ist sowieso falsch, denn „Helios“ meint Sonne, und 
auch die ist nicht das Zentrum der Welt,  aber von jemandem der 
noch  nichtmal  die  eigene  Muttersprache  verstanden  hat,  waren 
„wahre  Aussagen“  zu  den  weitaus  schwierigeren  Fragen  ohnehin 
nicht zu erwarten. Noch nichtmal das Zentrum der Milchstraße ist 
das Zentrum der Welt – und Giordano Bruno hat man wegen eines 
ganz sachverwandten Meineides anno 1600 in Rom auf dem Schei-
terhaufen verbrannt, denn eine Verunglimpfung der Art und Weise, 
eine Vokabel zu deuten, ist freilich ein Verrat an des Menschen aller-
höchstem Gut, also ein Hochverrat an der Überlieferung menschli-
cher Erfahriung, denn auf nichts als nur dieser steht die Hochkultur 
„Mensch“ mitsamt allen naturwissenschaftlichen Einrichtungen. An 
den Folgen solchen Hochverrats leiden heute sechs Milliarden Men-
schen,  wovon  etliche  Hundertmillionen  ihre  Wut  an  den  übrigen 



auslassen. Man bilde sich also bloß nicht ein, die „Todesstrafe“ oder 
die Scheiterhaufen seien mittlerweile aufgehoben oder abgeschaft. 
An  dieser  Schraube  dreht  das  kleine  Menschlein  überhaubt  gar 
nichts, und die Gewalt der Gesetzgebung in eigenen Händen zu hal-
ten, glaubt auch nur ein ganz ausgesprochen naives Bundesrichter-
lein.  Es  rennt  herum  und  erzählt  überall  das  Märchen  von  der 
aufgehobenen Todesstrafe. Wie naiv ist denn das? Das steht ja völlig 
im Widerspruch zur Theorie von der natürlichen Auslese. „Vokabu-
lare“ Mißverständnisse, Widersprüche und Fehldeutungen – das all-
gemeine Unvermögen, recht- oder richtig  zu sprechen – sind der 
einzig auffindbare Grund für den staatlich und industriell unterstütz-
ten Massenmord des Menschen an seinesgleichen.  Jetzt ist  er ein 
Borderliner,  weil  sich  der  Mahne ebenso  link  wie  geringschätzig 
über den Leib ausgelassen hat – seine bessere Hälfte.

Mit  Hilfe  semantisch  variabler  „Idiome“  ist  einem Nachbarn 
oder Nächsten freilich nicht unmißverständlich zu vermitteln,  wie 
der Hase läuft – das weiß man aufgrund desselben Problemes noch 
nicht einmal selbst in Erfahrung zu bringen, denn dafür sind drei 
oder vier Generationen „Lebensspanne“ einfach zu kurz, und über 
die reicht das Wissen nicht hinaus, wenn man die Worte der weitrei-
chenderen Überlieferung so deutet wie heute unterrichtet. Mit „Rot~ 
oder Kauderwelsch“ läßt sich kein Frieden verhandeln, noch auch 
nur  irgendein  Sachverhalt  „klarstellen“,  weil  ein  Haufen  Idiome 
ganz unmöglich wiedergeben kann, was die Absichten, Einsichten, 
Nöte oder Bedingungen der jeweiligen Vertragspartner  sind.  Vom 
Inhalt eines Idioms, sowie vom Inhalt einer auf Idiomen basierenden 
Verabredung,  Abmachung  oder  Absichtserklärung  hat  jeder  Ver-
tragspartner eine andere Vorstellung, sodaß dieser immer und ganz 
grundsätzlich  dem  Eindruck  unterliegen  muß,  der  vermeintliche 
Partner  halte  sich  nicht  an  die  vermeintliche  „Abmachung“  oder 
„Definition“ und suche ihn lediglich zu verarschen. In einer „Ehe“ 
ist das kein bisschen anders. Was er dann freilich nicht weiß ist, daß 
sie  gar  keine Abmachung haben, denn Abmachung und Idomatik 
sind zwei Paar ganz verschiedene Stiefel. Das ist der eigentliche und 
wahre Grund für jegliches Verbrechen am Menschen und die eigent-
liche Ursache aller menschlichen (Un-) Rechtsprechung und auch 
aller sonstigen „Untugenden“. Die Nachfahren Evas sprechen eben 
keineswegs „recht“, und zwar schon innerhalb der Erziehung ihres-
gleichen nicht, denn eines der ersten Unrechte, das die Mutter ihrem 
Kinde antut ist diese bekloppte  „Zeigefingerdeutung“ des Vokabula-
res seines Erbwortschatzes. 

Um zu erfahren was eine Vokabel bedeutet oder nicht bedeutet – 
um  zu  erfahren,  was  mehrere  hundert  Generationen  vor  uns  in 



Erfahrung gebracht, und im Umgang mit der Unverfrorenheit Ihres-
gleichen und der Welt gelernt haben – hat man nicht erst noch lange 
zu gucken, wo die Planeten,  Sterne oder Sonnen stehen. Was die 
Nomen >Erde<,  Gott, oder >Bedeutung< sind oder heißen – nicht 
sind oder nicht heißen – steht nicht in den Sternen. Solcher Hokus-
pokus  (der  Sterngucker  Nikolaus  Koppernigk  war  auch  „Astro-
loge“!) kommt einer ganz gefährlichen Irreführung des Menschen 
nicht bloß nahe, sondern ganz punktgenau nur solcher IST die Irre-
führung des Menschen.  

>Erde< klingt wie >Herde<, und Herde klingt wie Herd, Herz, 
Hort, Erz und Ort – allein das ist für die eigentliche Bedeutung des 
Nomens >Erde< ausschlaggebend – nicht etwa die voreiligen Resul-
tate  des  ein  oder  anderen  „Dr. Hans Guck-in-die-Luft“  von ganz 
absonderlich mangelhafter Auffassungsgabe. „Herz“ nennt man des-
halb auch den Mittelpunkt einer Stadt, des Blutkreislaufes oder des 
Salatkopfes,  und  die  „Herde“  meint  vermutlich  den  Mittelpunkt 
menschlichen Interesses. Das kann man nun so oder so auslegen. Es 
meint entweder die eigene Herde oder eine Herde Vieh. Das Nomen 
>Herde< bezeichnete zunächst nur „das Gehortete“ (↔ Ge-ortetes) 
denn der Stammlaut allermöglichen Vokabeln ist immer der Impera-
tiv  des Verbums. Der Infinitiv lautet  „horten“, und der Imperativ 
lautet „horte“ (→Horde). >Hort<, >Ort(e)< und >Erde< sind Ablei-
tungen davon (↔„Ablaute“), und „der Herr ist (mein) Hirte“. Läu-
ten da nicht die Glocken? 

„Herr(de) = Hirte“   
Endung „de“ von (agr.) „to“ wie „to onto“ oder „to anguis“ → (engl.) „tongue“, 

(lat.) „dingua“ / „lingua“ → „language“; (engl. „to“ / dt. „zu“) 

  Ergo:   „(H)erde“ = „des / dem Herrn“ =  „des Heroen“
(„der wahre Hort der Gläubigen“)

Weitere Beziehungen:  „Hero“ = „Held“ / „der Holde“ oder Herold = derjenige, 
welcher „Wort hält“ oder treu an seinem Worte festhält  und dieses auch nur  
lautgetreu (logisch) auslegt.

Die Erde ist der Mittelpunkt der Welt, das Atom ist noch nie ge-
spalten  worden  und  das  Nomen  >Mensch<  bezeichnet  nicht  den 
Nachfahren des Affen, sondern die Fähigkeit zur mündlichen Über-
lieferung von Erfahrung – die  Fähigkeit,  jedem „Tier“, Ding und 
Geschehen  einen  Namen  zu  geben,  und  zwar  den  richtigen. 
>Mensch<  kommt  von  „mahnen“  (↔gr.  „mene“  /  „meniskos“; 
ahd.“minnen“, nhd. „meinen“ ≈ „austauschen“) – das heißt im we-



sentlichen so viel  wie  „einander erinnern“ (innigen /  einigen) – 
doch das hat Charles Darwin nicht gewußt, denn der war ja beken-
nender „Idiot“, obschon auch Jude. Schlimm ist nun freilich nicht 
allein die Tatsache, daß mehrere Millionen Menschen akademisch 
organisiert – also mit Vorsatz (!) – in der Bedeutung nur weniger 
Vokabeln falsch unterrichtet werden, aber schlimm, nämlich „töd-
lich“ ist,  ihnen anhand dieser wenigen Vokabeln oder „Beispiele“ 
eine falsche Auffassung von (Be-) Deutung beizubringen, denn das 
wirkt sich endlich auf die Bedeutung des gesamten Vokabulares aus, 
und zwar dahingehend, daß von ein und derselben Vokabel bezüg-
lich seiner Bedeutung jeder „Doldi“ (Dildo?) eine eigene Vorstel-
lung hat, also verschieden von den Vorstellungen oder Einbildungen 
seiner Nächsten. In der Hauptsache sind es derzeit die „Professo-
ren“, welche dem Volk vor- und weismachen, daß dem Wort erst per 
„Definition“ eine Bedeutung zukommt, was natürlich nichts anderes 
behauptet, als daß man sich die Bedeutung noch aussuchen und je-
derzeit anders überlegen kann, weil ja der „Mensch“ es sei, welcher 
darüber bestimmmt. Und selbst wenn er infolgedessen nur darüber 
„abstimmen“  kann (nur  in  Übereinstimmung mit  einer  erforderli-
chen Mehrheit aller Sprachteilnehmer oder Universitäten), so bleibt 
die Grundaussage aller falschen Beispiele dennoch dieselbe: Es sei 
in jedem Falle der Mensch, welcher darüber bestimme, was ein Wort 
heißt oder nicht heißt. Ergo: Der Inhalt einer mündlich oder schrift-
lich überlieferten Erfahrung liege nicht fest, sondern hänge vom Be-
lieben (Arbitrarität)  des  noch unerfahrenen Nachfahren ab,  und 
würde daher völlig vergebens und ganz umsonst aufbewahrt – um-
sonst aufbewahrt und umsonst „ge-wahrt“. >Mensch< meint in die-
sem Falle jedoch nicht wirklich Mensch, sondern nur den Nachfah-
ren  des  Menschen,  also  den  >Menschensohn<,  respektive  den 
Nachfahren des Affen, und das ist eben nicht ein und dasselbe. 

(Wenn ich mich entsprechend des hier von mir selbst geforderten Rechtspre-
chens  und  besseren  „Gehorsams“  in  jedem Falle  konsequent  „richtig“  aus-
drücken  würde,  dann  könnte  kein  Leser  /  Idiomatiker  mehr  verstehen  oder 
nachvollziehen, wovon ich rede oder was ich zu erklären und zu demonstrieren 
versuche,  also werde  ich auch  dort  weiterhin  die  Nomen >Mensch<,  Atom, 
Erde,  „Welt“ etc.  gebrauchen,  wo sie  eigentlich u.  strenggenommen fehlam-
platze sind. Ganz strenggenommen ist hier sogar ganz ausnahmslos jedes Wort  
falsch gewendet und gedeutet, und zwar so, dass es bei der Mehrheit aller Leser 
die m.E. bestmögliche „Wirkung“ oder „Auslegung“ im Sinne einer „Aufklä-
rung“ erzielen kann. D.h., ich verzichte in den meisten Fällen aller für den hie-
sigen Text notwendigen Laute, Wendungen und Deutungen auf deren Korrektur 
und  Auswechselung und  lasse die  damit  verbundenen  wortlautlichen  Wider-
sprüche  stehen,  da  sie  den  meisten  Lesern  ohnehin  nie  auffielen,  oder  hier 
„sowieso“ allenfalls eine ganz untergeordnete Rolle spielen.)

Der Professor ist ein Nachfahre des Affen, aber er ist nicht „der 



Mensch“, der den Dingen ihren Namen gab, oder darüber zu bestim-
men hätte, wie diese in Zukunft zu bezeichnen oder zu umschreiben 
seien. Dass der Professor ein Ururenkel des Affen ist, belegen die 
Vergleichbarkeiten zwischen seiner und jenes Anatomie, doch die 
Fähigkeit, die Dinge beim Namen zu nennen hat keine „Anatomie“, 
aber nur diese Fähigkeit heißt >Mensch< und stammt keineswegs 
vom Affen  ab.  Wenn ich  mir  den Inhalt  oder  die  Bedeutung der 
Überlieferung  noch aussuchen könnte, dann könnte ich mir schon 
auch gleich ihren Text aussuchen oder mir selbst einen schreiben, 
also auf die Überlieferung vollends verzichten, denn dann mach ich 
ja schon ohnehin nur was ich will  – den Warnungen und Mühen 
meiner  Altvorderen  ganz  und  gar  ungeachtet  –  also  grad  ebenso 
schlau wie ganz ohne Erfahrung, also kaum schlauer als nur irgend-
ein Nacktaffe, welcher ja ebenfalls nichts als nur dieser Fähigkeit 
zur  mündlichen,  „möndlichen“  oder  menschlichen Überlieferung 
entbehrt. Es ist eben kaum einer noch  blöder und gefährlicher als 
ein Zoologe in  Verbindung mit  der  Lizenz zur Unterrichtung des 
Volkes. Während einer etymologischen Analyse seiner assertorisch 
angewandten  Ausdrücke  „Homo  sapiens“,  „Vorfahre“  und  „Affe“ 
oder „Ape“ (↔ lat.: „affix“ und „appendix“) wird sich das noch ein-
mal bestätigen, denn diese bezeichnen eben keineswegs diejenigen 
Gegenstände, welche er allem mitgelieferten Bild und Anschein zu-
folge damit bezeichnet haben wollte.  

 
Wenn Bedeutung  nur „Ansichtssache“ ist – eine Frage der An-

sicht, Meinung oder Auslegung (im vermeintlichen Sinne des Wor-
tes) –   dann ist auch alles, was der Mensch heute kann,  kennt oder  
weiß, bloß das billige Resultat einer Ansichtssache, also nichts als 
bloß sein angeborenes Vermögen oder „Talent“, zuzüglich dem klei-
nen bißchen Erfahrung, dass er sich in den wenigen Jahren nach sei-
ner Geburt noch selbst (am eigenen Leib) eingehandelt hat. Von den 
technisch und mitunter auch kulturell oder moralisch immer weiter 
zurückfallenden Indianervölkern  müßte  er  sich  demzufolge  durch 
ein Talent unterscheiden, welches nicht nur größer ist, sondern auch 
„angeboren“, also „genetisch“ verankert – nicht etwa durch die In-
halte seiner Überlieferung – denn an der Überlieferung kann es ja 
nicht liegen, wenn deren Inhalt weder am Wortlaut noch an irgend-
was festgemacht ist. Ist der Inhalt aber an irgendwas „festgemacht“, 
dann kann er nicht zugleich auch „variabel“, umdefinierbar oder ab-
änderlich  sein,  und  einen  gefährlichen  „Saboteur“  zu  schimpfen 
wäre infolgedessen jeder, der sich „definitorisch“ daran zu schaffen 
macht. Wie bereits angemerkt, generieren Definitionen – bestehend 
aus eben nur den Vokabeln, welche angeblich ohne eine Definition 



noch keine Bedeutung haben – erst  recht  keine Bedeutung, doch 
wenn die Vokabel oder das Wort seine ein und einzige Bedeutung 
von woanders her hat, dann wird ihr irgendeine von den vielen mög-
lichen Definitionen wohl in den allermeisten Fällen zuwiderlaufen, 
also  >widersprechen<,  und haben wir  erst  mal  genügend solcher 
Widersprüche gesammelt oder „aufgetürmt“(!), dann haben wir auch 
vielmehr von einem „Gebabbel“ als von Überlieferung zu sprechen. 
Vom „Auftürmen“ oder „Hochstapeln“ sprach man (einst) nur des-
halb, weil eine Lüge unter dem Umstand ihrer fortwährenden Hin-
terfragung  immer  weitere  und  weitreichendere  Lügen  erfordert, 
wenn sie ihrer falschen Natur nicht sofort überführt sein und „auf-
fliegen“ will, und weil sich eine Fehldeutung von der Lüge in nicht 
auch nur dem Allergeringsten unterscheidet. Von ein und demselben 
Wort werden im Laufe der Zeit viele verschiedene Fehldefinitionen 
aufgestellt, die sich dann aber nicht nur gegenseitig widersprechen, 
sondern bereits sich selbst im je einzelnen. Um Einwänden auch sol-
cher Widersprüche zu begegnen, mußten schon diejenigen Vokabeln 
umdefiniert werden, welche zur Definition oder Umschreibung ei-
nes anderen Wortes herangezogen waren. Diese Flickschusterei an 
allen Löchern und Nähten läßt sich natürlich nicht ins Endlose fort-
setzen, weil die eigentliche Bedeutung und Deutlichkeit dieser Wor-
te (eigentl. Idiome!) bald dermaßen aufgeweicht und vieldeutig ist, 
dass man damit niemandem mehr auch nur irgendwas klarmachen 
oder beibringen kann. Das Mittel zur Überlieferung von Erfarung ist 
dann  soweit  zerstört,  dass  die  davon  betroffene  „Mehrheit  aller  
Sprachteilnehmer“ mitsamt ihrer  bis  dahin  erworbenen Zeugnisse 
einer Hochkultur „mehrheitlich“ den Bach hinab gehen. Es ist ja 
auch nicht nur so, dass der Idiot oder Atheist nur dazu zu blöde ist, 
eine Hochkultur zu errichten, sonder auch dazu, dieselbe auch nur 
instandzuhalten, und es ist wohl auch nicht gerade „die Ironie des  
Schicksals“, dass es gerade die Hochkultur ist, welche diese Idioten 
heranzüchtet  und  hervorbringt.  In  einem  etwas  anderen  Kontext 
nennt man dieselbe Idiotie  auch „Dekadenz“, und diese wie jene 
hängt ganz einfach deshalb mit einem kulturellen Höchststand zu-
sammen, weil die damit einhergehenden Differenzen  im zunehmen-
den Wohl- und Besitzstand aufgrund der höheren Bevölkerungsdich-
te in einen immer härteren Vergleich und Gegensatz treten, welcher 
schließlich denjenigen  Neid* erzeugt, der alle Beteiligten auch zu 
„unlauterem Wettbewerb“ drängt. In diesem ist das >Verb< schon 
wortwörtlich enthalten, und zwar nicht nur das, sondern auch der 
>Laut<,  und darüberhinaus auch noch in einem  Zusammenhang 
mit dem „Wetten“ alias „Wissen“. Im grundegenommen spricht das 
von nichts anderem als nur von Lüge und (verbalem) Betrug.    



 (Zur Etymlog. d. Nomens >Neid< siehe S. 514)

Die „Fehldeutung“ oder „Fehldefinition“ ist das jüngere Wort. 
Dereinst kam man in der Unterrichtung seines Nächsten  noch ohne 
diese beiden „Begriffe“ aus, doch das heißt nicht, dass der Vorfahre, 
welcher nur von Lügen (  ↔gr. legein / Logos), Hochstapelei oder 
„Turmbau“  sprach,  mit  dem Problem >Fehldeutung< oder  einem 
„Begriff davon“ nicht vertraut war oder kein Bewußtsein dafür hatte. 
Seine Legende vom „Turmbau zu Babel“ berichtet genau nur davon! 
Lüge und Fehldeutung bezeichnen ein und dasselbe Problem, und 
an  einem Bewußtsein dafür ermangelt  es  allem voran  denjenigen 
Generationen, welchen diese Synonymität kaum oder gar nicht be-
wußt ist. Die Legende von der babylonischen Hochstapelei würde 
falsch  interpretiert,  falls  man das  darin  beschriebene  Ereignis  als 
einen „schweren Schicksalsschlag“ gegen den Menschen begriffe, 
indes der HERR angesichts einer menschlichen Bauwut so in Zorn 
geriet, dass er ihn mit der sprachlichen Verwirrung zu bestrafen ge-
dachte.  Genau das Gegenteil ist der Fall:    

Als der HERR sah, dass der Mensch trotz aller „Hochstapelei“ 
(d.i. der „Slang“! – „das Werk der Schlange“) dazu imstande war, 
solch große Städte zu bauen, verwirrte ER der Bauleute (sprachl.) 
Verstand so sehr, dass sie einander nicht mehr verstanden und sich 
dazu veranlaßt sahen, die eine Stadt aufzugeben, in alle Welt hinaus-
zuziehen und solche Städte überall zu bauen – denn „jetzt“ war ER 
sich sicher, dass der Mensch trotz „Slang“ nicht mehr zu Fall kom-
men würde. Das hatte IHM die monumentale Bautenstadt Babylon 
bewiesen, doch so ein Babylon sollte der Mensch nicht nur in Baby-
lonien bauen, sondern in aller Welt. So wird endlich ein Schuh dar-
aus, und daher rührt dann auch die bald darauf einsetzende, große 
und immerwährende „Völkerwanderung“. 

Das ist nun meine eigene Interpretation des originalen Wortlau-
tes zur selben Geschichte. Es empfiehlt sich daher auch das Original 
(1.Buch Moses, Kap.11, Vs.1-9) nachzulesen, um selbst zu überprü-
fen,  ob  daraus  irgendwie  oder  tatsächlich  hervorginge,  dass  der 
Schöpfer den Hochmut des Menschen zu brechen suchte, wie ver-
meint, und ob diese Darstellung einer Tatsache tatsächlich so naiv 
ist,  wie  vielerorten  behauptet.  Zum Vergleich:  Der  Superphysiker 
Stephen Hawkins vergleicht den Doppelspaltversuch von Michelson 
mit einem Torschützen, welcher mit zahlreichen Ballschüssen durch 
zwei enge Türen in einer Wand vor dem Tor hindurch, das Tor zu 
treffen versucht, und nach Abschluß diesen Versuches eine unerwar-
tete Bälleverteilung im Tor feststellen muß. Darüberhinaus ließ er 



noch eine Zeichnung anfertigen, die den Torschützen, die Wand und 
das Tor zeigt,  und stellte diese neben den Text. Ist das nun naiv oder 
genial? Diese Darstellung ist heute Teil der Literatur und somit Teil 
der schriftlichen Überlieferung. In anderthalb oder Zweitausend Jah-
ren wird man sich darüber arg verwundern und vielleicht herumer-
zählen, dass dieser legendäre „S.Haukens“ (Hawkins), „...oder wie 
auch immer ...“, bestimmt nicht mehr ganz alle Tassen im Schrank 
hatte und noch an den allmächtigen Urknall geglaubt hat, welcher 
angeblich die Welt gebar.

 „Wer, aber, gebar den Urknall oder wer erschuf den HERRN?“ 
wird man sich dann immernoch fragen. Irgendwas oder „Jemand“ 
muß doch schon „unerschaffen“ und stets „zuvor“ existiert haben, 
denn von Nix  kann doch nix  kommen.  Andererseits:  Wovon soll 
denn sonst  nix kommen? Von Nix kommt freilich nix,  aber nach 
dessen Herkunft hat ja auch noch niemand gefragt, denn dasselbe ist 
bis heute auch noch niemandem erschienen. Die Frage war, wovon 
„alles“ kommt, und nicht etwa, wovon nichts kommt. Von Nichts ist 
vermutlich  noch nie  was  gekommen,  und die  Zwangsvorstellung, 
dass auch nur irgendwas  von „Nix“ gekommen sein müsse, ist eben 
nichts als nur  zwanghaft. Was zwingt denn zu der Annahme, dass 
zuerst „nix“ (da-) gewesen sein müsse?  Ist es vielleicht der falsch 
überlieferte Begriff von einer „Schöpfung“ oder ein falscher Begriff 
vom Nomen „Anfang“? Des anderen und geradezu ebenso unmögli-
chen Falles – nämlich wenn nichts da wäre, müßte man ja direkt fra-
gen, wie und durch wen alles vernichtet worden ist, denn das „Et-
was“ oder „Alles“ könne ja nun kaum durch Nix oder wie von selbst 
verschwinden. Bestmöglicher Einwand dagegen: „Ebendas würde  
man sich dann eben nicht fragen, denn es wäre ja keiner da!“ „Ach 
so“, sage ich: „Und wie soll dann sein können, dass zu aller erst  
nichts war, und hernach jemand danach frägt?“

Da scheint irgendjemand zu glauben, der „Anfang“ sei etwas, 
dem noch etwas vorausgehen müsse. Wie, aber, kommt der darauf? 
Wenn wir vom Anfangen reden, dann reden wir doch irgendwie vom 
„Fangen“ –  nicht wahr? Das Nomen ist mit dem „Umfang“ und der 
„Befangenheit“  verwandt  –  ferner mit  der  „Fähigkeit“.Und selbst 
wenn wir an Stelle dessen eher von einem „Beginn“ reden würden, 
dann redeten wir doch ebenfalls vielmehr von einem „Gönnen“ oder 
„Können“  als  von  dem Bild,  dass  sich  ein  eingebildeter  Kranker 
vom „Anfang“ gemacht hat, dem noch etwas vorausgeht. Ich meine: 
man braucht sich doch nun wirklich nicht von jedem habilitierten 
Legastheniker so dermaßen irre machen lassen. Ich möchte deshalb 
– weil‘s gerade dazupaßt – die pseudointelligente Frage wegarbei-
ten, inwiefern die Welt einen Schöpfer notwendig hat und nicht auch 



ebensogut wie schon der Schöpfer selbst, ganz von selbst entstanden 
sein kann. Schön, schön, mein lieber Freund –  das hast du dir fein 
ausgedacht  –  aber  davon  red‘  ich  ja!  Die  Welt  hat  keinen  Gott 
„nötig“, sondern sie hat einfach einen, nämlich eben drum – weil sie 
keineswegs „entstanden“ ist,  sondern schon immer war. Trotzdem 
nennt man das eine Ewigkeit, und von genau nur dieser reden wir 
hier. So gesehen ist der „Ewige“, Allwissende und Allmächtige dann 
doch wieder „nötig“, allerdings nicht für ein Dasein der Welt, son-
dern allein für deren Erklärbarkeit nach der ja gerade nur dich ver-
langt, also nur zu deiner Erklärung, denn für eine Welt, die wie aus 
dem Nichts entstand, fändest du niemals eine Erklärung. Dieser Gott 
ist somit ein „zwingend notwendiges“. Weiter hinten ist dann noch 
genügend viel Raum, um den Vorwitzigen zu erklären, wieso der 
HERR sagte: „Es werde Licht  ...“, und was der Worte eigentliche 
Bedeutung ist, denn ich sagte ja schon, dass die Art  und weise, wie 
der Laie solche Worte deutet, keinen Sinn ergibt, sondern nichts als 
nur Widersprüchlichkeiten. 

Da Theos gewissermaßen für die >Theorie< steht – oder umge-
kehrt … –  ist der Vergleich zwischen „logischer Konsequenz“ und 
„göttlichem Fluch“ ein ganz legitimer. Was der Logos einer Logik 
ist, das ist der Theos einer Theorie. Auf jeden Fall ist es nichts wie 
nur logisch, dass aus dem babylonischen Problem eine „sprachliche  
Verwirrung“ aller Beteiligten hervorging, zumal unter dem Vorzei-
chen aller vorangegangenen Ereignisse und Bedingungen. Es sollte 
sich eigentlich niemand daran stören, dass die Erklärung eines Sach-
zusammenhanges nun so bildlich ausgefallen ist, wie in diesem Fall, 
denn  solche  „Inszenierungen“  sind  auch  heutzutage  nicht  ganz 
ungebräuchlich. Und wie schon gesagt: „Turm“ und „Turmbau“ hei-
ßen sowieso nicht (nur) das, was sich ein Idiot darunter vorstellt.  
Die heilige Schrift verwandt keine Idiome! Der Logos hat den toten 
Lazarus „tatsächlich“ wieder zum Leben erweckt, und das war auch 
keine „widernatürliche“ Handlung.  Ohne den  Logos  ist  noch nie 
etwas  lebloses  wieder  auferstanden  –  es  ist  ganz  grundsätzlich 
immer der Logos, der die an sich „liegenden“ Gegenstände, entge-
gen aller Wirkung der Schwerkraft auf die Beine stellt, und zu einer 
solchen „leiblichen“ Aufrichtung gehört auch die „seelische“ oder 
„mentale“. Letztere nennt man dann auch „Erbauung“. Hat das was 
mit dem „Baugewerbe“ des 21.  Jahrhunderts zu tun? Weiß der Idiot 
tatsächlich wovon er redet? Und wenn „ja“ – warum kapiert er dann 
nicht, wovon die Überlieferung spricht?      

          
Dieser  schon  viel  diskutierte  Umstand  sprachlicher  Verirrung 

erinnert natürlich auch an den reichlich provokativen Spruch, dem-



zufolge nicht richtig denken kann, wer schon nicht ordentlich oder 
deutlich sprechen kann. Richtig sprechen heißt freilich auch richtig 
deuten, und deshalb ist  eine Sprache nicht etwa nur das Resultat 
eines Denkvermögens, sondern mindestens ebensoviel, wenn nicht 
sogar allen Denkens Grunglage. Zwar ist die >Rede< so laut wie die 
Sage,  aber  die  nominal  verwandte  >Route<  oder  >Ratio<  grad 
ebenso leise wie die Sache oder Suche, und mit diesen Lauten ist die 
>Sage< verwandt.  Das ist nicht von der Hand zu weisen, und auch 
keineswegs ohne eine Inkaufnahme aller zugehörigen negativen Fol-
gen oder „logischen“ Konsequenzen zu ignorieren. Die Sprache ist 
ein Spiegelbild des Sachverhaltes, ferner selbst ein Sachverhalt, und 
woimmer sie dieses oder jenes nicht ist, da ist sie auch nicht >Spra-
che<. Was hingegen das >Denken< ist oder nicht ist  − heißt oder 
nicht heißt − und wie es sich zur Sprache verhält, erklärt sich eben-
falls vielmehr aus der grammatisch und nominal indizierten Ähn-
lichkeit  seines Stammlautes im „Indikativ  Perfekt“,  also aus dem 
Vergleich des Lautbildes >gedacht< (Imperfekt: „dachte“), mit den 
Verben >dichten<, >dingen<, >dünken<, >düngen<,>decken< und 
den verwandten Nomen >Ding<, >Dichtung<, >Dünkel<, >Dung< 
und >Dach<, als aus den mehr oder minder beliebigen Ausführun-
gen eines Neurobiologen, welcher die nominalen Zusammenhänge 
des  solchermaßen  „logisch“  verlauteten  Begriffes  vom  Denken, 
Dank oder Gedanken gar nicht berücksichtigt hat. Auch >Denken< 
ist nicht, was der Biologe will, sondern was das Nomen will. Was 
der  Neurobiologe  da  untersucht,  liegt  völlig  im  Dunkeln  –  das 
>Denken< untersucht er jedenfalls nicht.

 Man kann nun zwar so tun als hocke man diesbezüglich auf den 
Ohren, oder so als ob man darin neuerdings Petersilie züchte, aber 
dies halt nicht sonderlich lange, und vor allem kann man nicht bloß 
auch nur zwei halbe Sekunden lang so tun, als würde ein Blitzgewit-
ter  anders  klingen  als  wirken.  Auch  dessen  Klang  ist  schon  die 
Bedeutung und tunlichst immer richtig zu deuten, also ganz anders 
als uns das der schweizer Protolinguist Ferdinand de Saussure ver-
sucht  hatte  weiszumachen,  welcher  vermutlich  von  nichts  noch 
weniger  Ahnung  hatte,  als  von  Sprache,  Logik  oder  Linguistik. 
Sachlich  zu  argumentieren  heißt  logisch  zu  argumentieren,  und 
logisch, oder dem >Logos< entsprechend >wörtlich< zu argumentie-
ren,  heißt  sprachlich  zu  argumentieren.  Zu  behaupten,  dass  ein 
Wortlaut  noch  etwas  anderes  ist,  heißt  oder  bedeutet  als  nur  der 
Wortlaut, ist allerdings „unlogisch“. 

Tja  nun  − schön  zu  wissen,  dass  das  griechische  Adjektiv 
„logisch“ (eigentl. „logikos“), für das deutsche Adjektiv „wörtlich“ 
steht  − aber  was  heißt  jetzt  „wörtlich“  im Hinblick  auf  eine  der 



unlogischen Argumentation entsprechend „unwörtlichen“ Argumen-
tation?  Wie  soll  ich  denn  sonst  argumentieren,  wenn  nicht  nur 
„wörtlich“? Wenn ich aber nur weiß, dass das Wort >Logos< Wort 
heißt,  und dass das Wort >Wort< Logos heißt,  dann weiß ich im 
Grunde genommen so gut wie gar nichts,  denn das ist kaum mehr, 
als nur zu wissen, dass das Wort Wort heißt. Ich meine: schön, zu 
wissen, das Theos „Gott“ heißt − aber was heißt jetzt Gott? − klingt 
ja fast wie Guss oder Kuss! 

„Tja, macht nichts“, sagte Ferdinand: „das klingt bloß so, und  
hat nichts zu bedeuten. Zwischen dem Wortlaut eines Wortes und  
dessen Inhalt oder Bedeutung besteht keinerlei (logischer) Zusam-
menhang − der Inhalt des Wortes >Sprache<, zum Beispiel, könnte  
ebensogut  >Leberwurst<  sein  (oder  heißen?).  Allerdings:  Damit  
meine Hörerschaft nicht sogleich den Verdacht hege, ich verstünd‘  
von gerade dem nichts, wovon ich andauernd rede, sondern viel-
mehr den Verdacht, einen Mann vom Fach reden zu hören, benenn‘  
ich den Wortlaut mal lieber mit dem Fachausdruck >Signifiant< − 
zu Deutsch: >Signifikant< − und den Inhalt desselben, nämlich das  
Bild, die Bedeutung, die Zeichnung, das Ge~ oder Bezeichnete oder  
dergleichen Zeugs, nenn‘ ich mal >Signifié< wie (dt.) >Signifikat<.  
Dass ich einen an der Klatsche hab‘,  würde man sonst ja schon  
bemerken  noch  bevor  ich  ausgespochen  hab.“  (F.  de  Saussure; 
gebürtiger Schweizer und Begr. d. mod. Sprachwissenschaft)

Gut − inzwischen ist zwar nicht mehr so ganz eindeutig auszu-
machen, wie der Pseudolinguist Ferdinand das mit der Vorstellung 
oder dem (inneren) Bild von eines Wortes Inhalt eigentlich gemeint 
hat, aber Tatsache ist, dass man seine Aussage inzwischen dahinge-
hend vereinfacht, wonach jegliches benannte Ding, Bild oder Zeug 
ebensogut auch hätte anders benannt werden können, als es nunmal 
in  deutscher Sprache benannt worden ist.  Diese der Deutung des 
Wortes theoretisch  unterstellte  „Willkürlichkeit“ nennt man in  der 
modernen  Linguistik  „Arbitrarität“,  weil  ansonsten  die  Gefahr 
bestünde  dass  jeder  dahergelaufene  Depp gleich  auf  Anhieb  ver-
stünde um was es geht. Die banale Tatsache, dass nun der Großteil  
aller Dinge oder Begriffe in einhundertsiebzig verschiedenen Spra-
chen auch tatsächlich einhundertsiebzig verschiedene Nomen zuge-
teilt bekam, scheint dem „Zungen~ oder Leckwissenschaftler“ (lat.: 
lingua / lingo  ≈ dt.: Zunge / lecken und „~istik“ von „ars techne / 
theke“ = Tisch, Tausch, Verkehr) auch noch rechtzugeben. Dietrich 
Schwanitz (Autor des Bestsellers „Bildung“ / Vrlg. Eichborn ) wit-
zelte  noch  recht  selbstsicher  über  den  vermeintlichen  Umstand, 
demzufolge ein „Schwein“ genausogut auf den Namen „Schwan“ 



oder einen ganz anders lautenden Namen hätte getauft werden kön-
nen, solange nur alle Sprachteilnehmer davon „rechtzeitig“ (wann 
ist  das,  wenn nicht  von Anfang an?)  in  Kenntnis  gesetzt  worden 
wären, und somit allesamt bescheid wüßten, denn der Inhalt so eines 
Wortes sei dem Wortlaut ja nun keineswegs anzusehen oder entspre-
chend „verbindlich“. Von daher wäre auch der beispielhafte Aus-
spruch  des  Gothaer  Professors  Galletti  so  lachhaft,  demnach  das 
Schwein seinen Namen völlig zu recht trüge, da dieses Tier ja in der 
Tat ein sehr unsauberes Tier sei.    

„Ha-ha-ha!“, meinte Dietrich: „wie kann man nur so dusselig  
sein,  und  annehmen,  dass  das  Nomen  >Schwein< irgendwie  mit  
Schmutz zu tun habe?“ – „geschweige denn zu recht?“ – ergänze 
ich.  Tja, denke nur! Dieser semantische Kalauer ist nun in Wahrheit 
vor allem deshalb so witzig, weil Dietrich indes nur haargenau dem-
selben Irrtum auf den Leim ging, den er am Professor so lachhaft 
fand. Wenn nämlich schon dem Schwein nur anhand seines Namens 
ganz unmöglich etwaige „Unsauberkeiten“ unterstellt werden kön-
nen, da selbige ja schon auch allein dem Namen  ganz unmöglich 
anzusehen sind, dann ist entsprechendes oder anderes, oder auch nur 
irgendwas, schon auch allein dem Adjektiv „unsauber“ nicht anzu-
sehen, von dem nun offenbar aus ganz unerfindlichen Gründen der 
werte Herr Schwanitz geahnt haben will, was an seinerstatt Galletti 
damit gesagt oder gemeint haben wollte. Haben wir uns da nun rich-
tig  verstanden?  Der  vermeintliche  Schlaumeier  machte  sich  hier 
ganz schnell selbst zum Volldeppen.

Genaugenommen unterstellt  hier  sowohl den Nomen als auch 
dem Professor lediglich der werte Herr Schwanitz etwas, und das ist 
dann  angesichts  seiner  ursprünglichen  Absicht,  die  nun  vielmehr 
darin bestand jemand anderen „vorzuführen“, wahrlich der Brüller 
des Jahrzehnts!  Ebendem hätte er sich noch nicht einmal des besse-
ren  Falles  entziehen  können,  da  er  sich  an  Stelle  der  Nomen 
>Schwein< und >Sauberkeit<, vielmehr das Adverb >zu recht< vor-
geknöpft hätte, denn dem wäre dann ebenfalls nur genau das unter-
stellt worden, was ihm nach eigener Vorgabe nicht hätte unterstellt 
werden  dürfen.  Je  weiter  man nun in  nur  dieser  Richtung sucht, 
desto  blöder  wird  es  übrigens,  denn  auf  ihrer  Suche  nach  dem 
Geheimnis der (Be-)Deutung des Wortes, befinden sich zusammen 
mit noch viel größeren Denkern, alle drei hier namentlich benannten 
„Grammatista“ auf dem Holzweg.

 
Unter Laien nicht weniger wie unter Spezialisten aller Sprach-

wissenschaft  und  der  jüngeren  Philosophie  (spezif.:  „analytische 
Philosophie“) herrscht  längst  die  Ansicht  vor,  dernach  jedwedem 



Ding, Dank oder Begriff, welchem aufgrund der zahlreichen Spra-
chen und Dialekte dieser  Welt  ohnehin schon unzählig viele ver-
schiedene Nomen zugeteilt  worden sind,  ganz grundsätzlich auch 
jedwede weitere und neue Namensbildung eignen würde. Genau wie 
de  Saussure,  infantile  oder  verzogene  Menschen  („Kindsköpfe“), 
Atheisten oder die Romanfigur „Humpty-Dumpty“ (aus „Alice  hin-
ter den Spiegeln“), stellen sie sich vor, sämtliche Dinge wären einst 
so,  wie Menschen,  diverse Örtlichkeiten oder  Haustiere  üblicher-
weise,  auf  irgendwelche  Namen getauft  worden,  deren  Lautfolge 
dem Prinzip nach auch ebensogut gewürfelt oder aus dem Hut gezo-
gen worden sein könnte. Arbitrarität eben! Das sprechende Ei Hum-
pty-Dumpty  war  daher  der  Meinung,  dass  ein  Wort  stets  das 
bedeute, was immer es sich gerade darunter vorstelle, sodass von 
einer  (naturgegebenen)  „Verbindlichkeit“  in  dieser  Angelegenheit 
gar nicht zu reden sei. Wenige Silben und Augenblicke später, fiel es 
von der Mauer, zerbrach, und war auf der Stelle tot  − beziehungs-
weise „Klepper-Ei“.

 
Meine Leser sollen im Zuge des nun vorliegenden Aufsatzes er-

fahren, inwiefern oder warum dieser zeitlich vorgezogene Unfall mit 
Todesfolge  eine  >zwingend  notwendige<,  beziehungsweise  eine 
>logische< Folge aus eben diesem Irrtum war, und von daher auch 
vollends  „gerecht“.  Da  eines  jeglichen  Menschen Rede  und sein 
Verständnis für eines anderen Menschen Rede in ganz unmittelba-
rem Zusammenhang mit der Geschichte und dem Geschick seines 
Lebens steht  − also nicht  erst  ganz zuletzt  auch mit  seiner  >Ge-
schicklichkeit<, aber zuletzt mit seinem Befinden − vermag sich un-
terdessen auch aufzuklären, ob er sich des Falles, da er mit irgendje-
mandem oder mit  irgendeiner Sache im Argen läge,  nun eher zu 
recht oder zu unrecht daran litte,  beziehungsweise daran zu recht 
oder zu unrecht „zerbräche“. In dieser Hinsicht fühlen sich ja etli-
che  Zeitgenossen  sehr  zu  unrecht  „mißhandelt“  und  darum auch 
sehr dazu geneigt, den HERRN oder den GANG DER WELT – „so-
fern  überhaupt  existent“  –  einen  grausamen  und  ungerechten  zu 
schimpfen. Es heißt vielerorten: „Ein Gott, der soviel Unrecht zu-
läßt, wie bis heute von jedermann erlebt, kann kein gerechter Gott  
sein“, was natürlich gerade ebensoviel behauptet wie der Satz: „In  
der Welt geht es nicht immer (nicht grundsätzlich) mit rechten Din-
gen zu –  manchmal geht es auch mit unrechten Dingen zu!“ Mit der 
Frage schließlich, ob (afrikanische) Kinder zu recht oder zu unrecht 
an Hunger litten, verhungerten oder verdursteten, überschritte man 
(hierzulande) schon eine Schmerzgrenze („Tabu“) falls man sagte: 
„zu recht“, aber wer die nicht überschreitet, der klärte auch nicht nur 



diese Frage nicht, sondern entzöge sich auch der Verantwortung für 
das Wohl oder Unwohl solcher und jeglicher Kinder, womit er sich 
aber auch selbst nur ein noch viel „dickeres“ Ende zuzöge. In diesen 
Dingen geht es also um eine völlig verdrehte Rechtsauffassung, und 
ich bin nicht der erste, der das zur Sprache zu bringen versucht. In 
einer Welt, in welcher es nicht ganz grundsätzlich, immer und über-
all mit (ge-) rechten Dingen zuginge, ginge es stattdessen „widerna-
türlich“ zu, und dieser Schluß wäre noch viel peinlicher als der, wo-
nach auch der Hungertod eines verarmten Kindes ein „vollkommen 
gerechter“ Tod sein muß. Abergläubisch wären demnach vor allem 
jene, welche glauben, die Welt sei ungerecht. Wir werden noch se-
hen, welche Aussage den Sachverhalt besser trifft, denn die Wurzeln 
des  Nomens  „Welt“  (wer-alt)  spielen  in  dieser  Beurteilung  keine 
ganz unbedeutende Rolle, erfordern aber zu ihrer Erläuterung mehr 
Raum als sich im Augenblick anbietet. 

*  *  *

Der  dreisprachig  gebildete  Schweizer,  Indogermanist  und Be-
gründer  der  allgemeinen  strukturellen  Sprachwissenschaft  („Lin-
guistik“), wollte also entdeckt und mitgeteilt haben, dass zwischen 
dem Wortlaut („Signifikant“) und dem Inhalt eines Wortes („Signifi-
kat“)  keinerlei  logischer  oder  naturgegeben  verbindlicher  Zusam-
menhang bestehe.  Wie  auch  immer  er  das  nun gemeint  hat  oder 
nicht,  so  bleibt  dennoch  bloß  festzustellen,  dass  er  auch  im 
schlimmsten  aller  Fälle,  nur  genau  diejenige  Definition  getroffen 
hätte, welche auch schon zuvor für die Begriffe von der >Lüge<, 
von der >Fehldeutung< oder >Falschaussage< und von den >Idio-
men< oder >Eigennamen< aufgestellt war. Tatsache ist schlicht und 
ergreifend, dass wir sowohl diesen wie auch jenen Falles gar nicht 
mehr vom >Wortlaut< oder >Wort< sprechen würden,  denn dann 
gölte noch immer und trotz alledem, dass das Nomen >Wort< nichts 
als nur das bezeichnet, was ein Wortlaut bezeichnen kann, nämlich 
nur andere und ähnliche Wortlaute, und weder inhaltlich noch ir-
gendwie sonst den Wünschen, Vorstellungen oder Einbildungen ei-
nes Herrn de Saussure oder eines Herrn Schwanitz folgen kann. 

Zwischen  einem  Wort oder  Logos und  einem  Idiom ist  der 
Unterschied  ein  himmelweiter,  also  mindestens  so  groß  wie  zwi-
schen einer Wahrheit und einer Lüge, oder wie zwischen einer Deu-
tung und einer Fehldeutung. „Wort wie Vers“ kommt von „wahre 
wie Ware“ und (lat.) „verso / vorto / Veritas“ (↔dt. „werden“).

 Ergo: De Saussures Aussage ist erst mal eine Falschaussage, 
denn im Falle eines >Wortes< (auch i.S.v. „Vokabel“) ist der Zusam-



menhang zwischen Lautbild und Inhalt nicht nur sehr wohl gegeben, 
sondern durchaus auch „logisch“, denn da sind Laut und Inhalt ein 
und dasselbe, und im Falle eines Schwanitz’schen Schweines, wo 
der Inhalt eines Wortes etwa 200 kg quwiekendes Fleisch sein soll, 
beziehungsweise  ein  „Schwan“  oder  nichts  als  nur  Schall  und 
Rauch,  da  haben  wir  es  vielmehr  mit  dem Produkt  eines  Herrn 
Schwanitzens ganz ausgewachsener Idiotie zu tun, also mit einem 
>Idiom<. Logischer Zusammenhang heißt „wörtlicher“ Zusammen-
hang, und nicht etwa „nominal-visueller“ Zusammenhang. Letzterer 
ist dem Wort tatsächlich nicht gegeben, aber der heißt ja auch nicht 
„logischer“ Zusammenhang. Die inhaltliche oder semantische Über-
einstimmung der beiden Nomen >Wort< und >Logos< bleibt da frei-
lich  noch  nachzuweisen,  denn  auch  die  ist  bislang  lediglich 
„behauptet“.

>Vokabeln< deren Lautung nicht ihrem In- oder Gehalt entspre-
chen, oder zu selbigem keinen ebenso fixen wie logischen Bezug 
haben,  sind  per  Definition  gar  nicht  mehr  Element  der  Menge 
>Wortschatz<  oder  >Sprache<.  Wir  werden  gleich  noch  sehen 
warum, und auch welche „Autorität“ in dieser Sache und Angele-
genheit schon vor fast Zweieinhalbtausend Jahren das letzte Wort 
korrekt formuliert, ausgesprochen und „gehabt“ hat. Allein aus dem 
ergibt  sich  dann  die  Möglichkeit  festzustellen,  ob  die  Nomen 
>Gott<  oder  >Theos<  etwas  bezeichnen,  was  nicht  existiert  − 
zumindest  nicht  „augenscheinlich“  oder  „handgreiflich“  − oder 
etwas bezeichnen,  das existiert,  und zwar durchaus ebenso hand-
greiflich  wie  augenscheinlich.  Unterdessen  zeigt  sich  dann  auch 
noch  deutlicher,  wie  verschwindend  klein  und  unbedeutend  der 
Unterschied zwischen Glauben und Wissen ist, und wie zwingend 
notwendig seine Beseitigung. Was das Nomen ist oder nicht ist  − 
heißt oder nicht heißt − läßt sich ebenso gut beweisen wie „bedeu-
ten“ oder beglaubigen, und spätestens dann, wenn das gelungen ist, 
wird sich auch zeigen, ob ihm ein real existierendes Ding entspricht 
oder nicht entspricht. 

Der Dinge Lauf und der Welten Gang, ergibt sich ganz und gar 
unabhängig davon, was du für richtig oder falsch hälst, g(e)laubst 
oder nicht g(e)laubst, oder gelobst oder nicht gelobst. Alles kommt 
ganz genau nur so, wie es ganz zwingend notwendig und ganz unab-
wendbar kommen muß, und so kannst du dir noch nichteinmal aus-
suchen,  was  du  g’loben  oder  wissen  willst.  Du g’laubst,  was  du 
g’lauben mußt, und du irrst, wo du irren mußt. Mit dem Hungertod 
ist das nicht anders. Du kannst dir weder deinen Geburtstag, dein 



Geschlecht  noch  deine  Eltern  aussuchen,  und  ebensowenig  den 
Geburtsort, deine Mitmenschen oder die Zustände, die da herrschen 
(!) und schließlich die Umstände darstellen, unter welchen du auf-
wächst,  alterst und stirbst.  Sammelbegrifflich ist damit dann auch 
alles aufgezählt, was „deinen Entscheidungen“ zugrundeliegt, die-
selben lenkt oder vorherbestimmt,  und aufgrunddessen diese Ent-
scheidungen nur noch bedingt „deine eigenen“ genannt werden kön-
nen. Selbst wenn du jemanden belügst, bestiehlst, vergewaltigst oder 
tötest,  oder jemand anderen wegen solcher „Vergehen“ verurteilst 
und bestrafst – und zwar ob nun zu recht, zu unrecht, von Berufs 
wegen oder irrtümlich – dann in jedem Falle nichts als nur „gezwun-
genermaßen“ (zwingend notwendig) oder unumgehbar „begründet“. 
Was nämlich kein zwingender Grund ist, sondern etwa ein „umgeh-
barer“  oder  „abwendbarer“  Grund,  das  ist  im Grunde  überhaupt 
kein  Grund,  sondern  nur  das  Objekt  einer  Mutmaßung,  einer 
falschen Rechtsprechung, einer Prognose, einer Diagnose oder eines 
Irrtums . Ein echter oder wirklicher Grund ist nur der, welcher wirkt, 
also nur der, welcher der Tat zugrundeliegt, und auf welchen diese 
Tat ganz unweigerlich folgt,  und wenn ich der Tat  oder Tatsache 
noch nicht auf den Grund gegangen bin, dann hat es auch keinen 
Sinn vom „Grund“ zu sprechen. Nicht wahr? Folglich müßte auch 
jeder Akt eines „freien Willens“ im Sinne des Begriffes von einer 
„Entscheidungsfreiheit“  zugleich  ein  grundloser  (unbegründeter) 
Akt sein, wonach der Person allerdings auch nicht mehr gestattet 
wäre, ihre Tat zu begründen, zu erklären, zu rechtfertigen oder zu 
entschuldigen. Kurzum: Es wäre selbst ihr „Wille“ (oder der Inhalt 
ihres Willens) kein zwingender Grund mehr, denn eine Tat ist ent-
weder zwingend begründet oder sie ist nicht zwingend begründet, 
aber ganz gewiss nicht „so halb und halb“ oder „mal so, mal so“, je 
nach dem wie weit die persönliche Lust und Laune gerade reicht. 
Wenn einer  Tat  kein  zwingender,  unumgehbarer  Grund zugrunde 
läge,  sondern ein irgendwie andersgearteter „Wille“, der  sich also 
wesentlich von der Natur eines Zwanges unterschiede, dann wäre 
dieser Wille logischerweise kein solcher Grund mehr, welcher die 
Tat verursachen, herbeiführen, einleiten, begründen, erwirken oder 
erzwingen könnte, also auch kein solcher, dem eine Tat folgte. 

Eine Tat ist entweder zwingend begründet oder überhaupt nicht 
begründet, denn was für eine seltsame Art von „Grund“ soll derje-
nige sein, der umgehbar oder „frei wählbar“ ist? Der solchermaßen 
umgangene Grund begründet ja dann gar nichts und kann infolge-
dessen auch nur „gar nichts“ sein, also „gar nicht sein“!  Wer also 
die Ansicht von eines Menschen freiem Willen vertritt, steht ganz 
automatisch  in  eben  diesem Widerspruch  zwischen  der  Idee  von 



begründeter Tat und der Idee von unbegründeter Tat, also im „Zwie-
spalt“  zweier  sich  widerstreitender  „Gelöbnisse“  –  nämlich  zwi-
schen Kausalität* und Akausalität* (Sachverwdt.: Determination u. 
Indetermination).  Wären  die  Taten  aber  nicht  ebenso  zuverlässig 
wie unweigerlich begründet (nicht „determiniert“), dann auch nicht 
nur irgendein Ereigniss, und das widerum würde bedeuten, daß man 
sich auch „aufgrund“(!) gewisser Vergewisserungen bezüglich der 
näheren Umstände oder Voraussetzungen, nicht auch nur einen win-
zigen Augenblick lang irgendeiner Erwartung oder Sicherheit hinge-
ben könnte. Eine „Vergewisserung“ oder entsprechende Vorsichts-
maßnahmen wären schließlich vollkomen hinfällig oder vergebens, 
und der Schreckzustand wäre ein Dauerzustand – jedenfalls des Fal-
les, da diesem Zustand irgendein Herzkreislauf~ oder   Zentralner-
vensystem auf Dauer gewachsen, und selbiges auch ohne zwingen-
den Grund oder Anlass entstanden wäre. 

Ergo: Wem tatsächlich der Glauben ganz abhanden käme – der 
Glaube ganz allgemein, der Glaube an Gott oder der Glaube an die 
„Vorsehung“ oder Kausalität – dem kollabierte noch auf der Stelle 
das Herzkreislaufsystem bei gleichzeitigem Abgang des Harnes und 
des Stuhles, denn es gäbe dann auch keinen Grund mehr dafür, bei-
des zurück~ oder das System aufrechtzuerhalten und das Leben fort-
zusetzen.  Wenn  vom „Gelauben“  die  Rede  ist,  dann  ist  von  der 
Gewissheit die Rede – vom Loben, Leben und Lieben –  und ein 
Verlust  desselben,  machte  sich  in  nichts  anderem  als  einer  den 
Hosenboden einsauenden Scheißangst bemerkbar mit der nicht gut 
zu leben ist (Auf den oppos. Zusammenhang zw. Angst und Liebe / 
Lob / Leben hatte auch schon Erich Fromm hingewiesen in „Die 
Kunst des Liebens“). Und auch wenn mir der Atheist dreimal hinter-
einander beschwört, er würde nicht glauben, dann ist mir das trotz-
dem nicht  weisgemacht,  denn  in  dieser  Fragestellung  verlaß  ich 
mich auf meinen Geruchssinn oder Verstand und frage mich lieber, 
warum der  vermeintlich  „Ungläubige“  lügt.  Würde  er  tatsächlich 
nicht  glauben,  dass  er  die  Ereignisse  der  nächsten  drei  Minuten, 
Stunden oder Tage überleben kann – etwa, weil ihm weder der Ver-
stand noch ein „Gespür“, Gehör oder Instinkt länger dabei hülfen 
oder zu solchem taugten – dann versagten ihm auch schon auf hal-
bem Wege dahin die Nerven, was ja nun letzlich nur ein und das-
selbe  Versagen  ist.  (Nicht)  Glauben  und  (Ver-)  Zweifeln  sind  ja 
„Reaktionen“  ein  und  desselben  Organs.  Wir  reden  hier  nur  von 
zwei verschieden stark ausgeprägten Versionen eines Unglaubens – 
nicht etwa von zwei ganz verschiedenen Dingen.  Ergo: Die wirk-
lich ganz und gar ungläubigen Atheisten liegen schon längstens im 
Koma oder auf dem Friedhof, und alle übrigen – die „Halb~“ oder 



„Pseudoatheisten“  –  die  reden  bloß  saublöd  daher  und merken‘s 
noch nicht  mal.  Hierzu  frage man sich lediglich,  was  der  Unter-
schied zwischen dem ist, dessen sämtliche Nerven taub oder lahm-
gelegt sind (sämtliche!), und dem, der tot ist. Tot sein, nicht glauben, 
nichts  wissen  oder  nichts  hören,  sind  ein  und  derselbe  „Defekt“. 
„Nicht hören“ heißt nicht nur „auf den Ohren hocken“ oder „taub 
sein“, sondern „total taub sein“, respektive, „auf der langen Leitung  
stehen“  oder  „nichts  spüren“,  denn  >hören<  kommt  nicht  von 
>Ohren<, sondern von >Hirn< (eigentl. umgekehrt: das Substantiv 
kommt vom gr. Verb „horein“  → engl.  hour, hore, horny, horror,  
hero / dt. Hure, Harn, Horn, Haare, harren, Herr).  Hören heißt 
aufmerken, be~ oder hochachten (↔Höhe),  und „aufhören“ heißt 
unterbrechen oder stunden. Huren heißen Huren weil sie ganz offen-
bar  außerstande  sind,  innerhalb  ihrer  Männerwahl  kontinuierlich 
fortzufahren,  und alle  paar Tage einen anderen Mann toll  finden, 
und Harn heißt Harn weil man zum harnen (harren-en) kurz „austre-
ten“  muß – das Tagesgeschäft kurz unterbrechen, also „aufhören“! 

Das Hauptwort kommt immer vom Tunwort – nicht etwa umge-
kehrt – und auch wenn diverse Linguisten diesbezüglich ganz ande-
rer Meinung sind oder die Ansicht vertreten,  das sei noch immer 
fraglich  und  noch  lange  nicht  bewiesen.  Ein  Linguist  sieht  den 
Beweis selbst dann nicht, wenn man ihn mit der Nase mitten hinein-
drückt. In jedem Falle jedoch, verweist der Wortlaut nahe „hor~“ auf 
einen engeren Zusammenhang mit  der  Unterbrechung irgendeiner 
ihrem Wesen  nach  gewöhnlicheren  Handlung,  und  auch  nur  das 
macht den Hero zum Hero, also den Verehrten zum Verehrten (Ehre 
↔ Ohr / Arie / lat. ora). Der Held oder Heiland vollbringt außerge-
wöhnliches, weil er weniger den Erwartungen der Allgemeinheit als 
vielmehr seiner  „inneren Stimme“ folgt.  Das heißt,  er  tritt  hervor 
und stellt somit eine Unterbrechung der festgefahrenen Denkroutine 
dar. Der „Drache“ gegen den er dann so beispielhaft antritt, ist letzt-
lich identisch mit der „Schlange im Baum der Erkenntnis des Guten  
und des Bösen“, und diese wiederum mit der  Figur „Lilith“ oder 
„Satan“. Zu bezweifeln, dass diese Gestalten „wirklich“ existieren, 
verkennt lediglich den eigentlichen Inhalt des Nomens „Wirkung“, 
denn der „Teufel“ (ahd.“tiuvel“ / „twiefel“) existierte nur dann nicht, 
wenn auch der Zweifel, der Dübel („diabolo“) und die Zwiebel oder 
die „Zwiefalt“ nicht wirklich existierten, denn „wörtlich genommen“ 
bezeichnen diese paar Nomen ebenfalls nur ein und dieselbe Sache. 
Wer etwas anderes behauptet, erklärt die wortlautliche Nähe dieser 
Nomen für unbedeutend, doch dann könnte er den Wortlaut über-
haubt ignorien, denn der ist sich in jedem Falle nichts wie nur ähn-
lich. „A“ kann immer nur „klingen“ wie „A“, und sobald das keine 



Rolle mehr spielte, spielte es auch keine Rolle mehr, ob jemand an 
Stelle dessen „B“sagte. Selbstverständlich ist es ganz und gar aus-
schlaggebend, „wie“ eine Vokabel klingt,  denn das ist schließlich 
das einzige was sie tut! Wer daran vorbeireden will,  redet augen-
blicklich an der Sache und am Thema vorbei und hat noch nicht ein-
mal  die  allerselbstverständlichste  Sache  verstanden,  kapiert  oder 
akzeptiert. Zumindest bewirkt der leibhaftige Zweifel, dass das der 
angebliche „Atheist“ nicht kapiert, denn allein auf dessen Ungehor-
sam gegenüber dem Deut oder Wortlaut hat der es ja abgesehen, und 
eben diese Absicht ist durchaus „von Wirkung“. Sie macht den Men-
schen „fix und fertig“, und zwar tagein, tagaus! Jedweder „Stress“ 
und aller falsch-verrechnete „Schuldkomplex“ (= komplexe „Haben-
Soll-Rechnung“) kommt allein von daher. Wie kann man da noch 
behaupten, der Teufel existiere nicht „wirklich“?

 Hören heißt also mehr als nur „Geräusche wahrnehmen“. Es 
heißt  ganz  generell  „innehalten“  im Sinne  von  „bemerken“  oder 
„beachten“, aber nur Tote bemerken nichts mehr, also ist der prakti-
zierte „Ungehorsam“ der direkteste Weg in den vorzeitigen Tod. So 
einfach ist das: In Sachen „Glauben“ geht es nur um das Gelöbnis 
der  Vorfahrenschaft  und um‘s Gehorchen! „Wer nicht hören will,  
muß fühlen“ –  wer aber tatsächlich ganz und gar nicht hört,  der 
muß sterben oder ist schon tot. Anders gesagt: Wer nicht hören will, 
hört bald gar nichts mehr, denn hören muß man nicht ganz unbe-
dingt  – man kann es auch lassen – dann jedoch endgültig, denn der 
Ungehorsam führt auch zur Vernichtung des Gehörs. Leben heißt 
gehorchen, und im Falle eines menschlichen Lebens betrifft das vor 
allem den Wortlaut der „Vorfahren“, denn diese haben alle lebensge-
fährliche  Erfahrung  schon  vor  dem Nachfahren  gemacht  (darum 
heißt er  Vor-fahre!), und ohne diese Erfahrung wäre der Nachfahre 
gegenüber den Erfahrenen (= Gehorsamen) stets im Nachteil. Eben 
der  –  dieser  Nachteil  –  wird  stets  als  ein  äußerst  unangenehmer 
erfahren (Neid ↔ Not, Niederung; engl. „night“, ital. „Notte“ ↔ dt. 
„Nutte“  = Nackte ↔ Nacht,  nichtig,  Naht,  Nähe,  Nächster,  Nut, 
Nudel). 

Wer also seinem Kind erzählt, >Nut< habe nichts mit >Nudel< 
oder >Nutte< zu tun, oder >Sperma< hätte nichts mit >sparen< oder 
>Spuren< („Sporen“!) zu tun, obschon es sich noch von Natur aus 
ganz fromm im „Gehorsam“ übt und diesen Zusammenhang deshalb 
breits  in  Verdacht  hatte,  erzieht  es  zum  Ungehorsam  und  zum 
Unglauben gegenüber den Leistungen seines „Verdachtorgans“ (= 
Gehör / Gehörn / Gehirn), und schon das bereitet den Anfang seines 
Endes  vor.  Das  meint  das  Verbum (gr.)  „stara-bein“  (nhd.  “ster-



ben“), nämlich „schon zu Lebzeiten erstarren, angesichts der Idee  
vom nahen Tod“ (↔ Horror; lat. „horreo“ = erstarren, ins Stocken / 
Stottern geraten; „Stute“ = Hure  ↔ lat. „hora“ = Stunde / Stand; 
stunden = „stehen bleiben“ i.S.v. „nicht fortfahren mit loben, leben  
od. lieben“ / „nicht bestehen“ / „nicht wissen, was man will“ / „sich 
im Zwiespalt  od.  in  Zwietracht  befinden“  etc.).  Insofern  erübrigt 
sich auch die Frage, wie sich der Gehorsam gegenüber der Tatsache 
verhält,  dass  man  sowieso  sterben  muß:  Man  muß  eben  nicht 
„sowieso sterben“, denn sterben heißt nur „vor Angst und Schreck  
erstarren“ – nicht etwa  „den letzten Schnaufer machen“, oder „die  
Stunde  des  Todes  überschreiten“.  Die  Angst  vor  dem Ende,  und 
darum auch die „panische Raffgier“, überfällt  nur den, der davon 
überzeugt ist, dass dieses Leben sein einziges und letztes Leben ist, 
also seine letzte und einzige „Chance“, irgendwas auf die Beine zu 
stellen. Er glaubt, er hätte was zu verlieren, und versaut sich daher 
schon zu Lebzeiten sein kleines bißchen Leben.     
     

Der  „konfessionelle“  Zwiespalt  zwischen  den  besagten  zwei 
Ideen (Kausalität u. Akausalität) ist eine ebenso schmerzliche wie 
beengende  (beängstigende)  Zwickmühle  und  läßt  schließlich  nur 
einen Schluß zu, indes der falsche Schluß ganz flux negativ selek-
tiert  wird.  Der  letztlich  einzig  mögliche  Schluß:  Der  sogenannte 
„eigene Wille“ ist mit dem „Grund“ identisch, beziehungsweise, die-
sem „synonym“, und meint in der näheren Bestimmung des Nomens 
>Wille< ( „eigener“ W. / „fremder“ W.) lediglich den Unterschied 
zwischen bekanntem Grund und unbekanntem Grund. Für dies ist 
also auch derjenige Anteil des Willens, nach dem sich irgendetwas 
richtet, zu unterscheiden von dem Teil, nach dem sich nichts richtet. 
Ich will vielleicht zaubern können, aber das interessiert den Willen 
der Welt (z.B. „das Bestreben der Masse, ihren einmal angenomme-
nen  Bewegungszustand  beizubehalten“)  noch  nicht  mal  auch  nur 
einen feuchten Kehricht. „Masse“ ist nicht nur gundsätzlich in der 
Überzahl,  sondern  ganz  grundsätzlich  in  der  „unendlich-fachen“ 
Überzahl.  Dieser  gegenüber  ist  die  Wirkung  eines  vereinzelten 
Häufchens Elend gerade mal so groß wie „Null“. Der Wille des Ein-
zelnen geschieht nur insofern, als dieser mit dem Willen der Masse 
übereinkäme und schon ein und derselbe Wille wäre, doch für dies 
muß der Einzelne Einsichten in das Wesen diesen Willens haben. 
Die >Absicht< ist ein Synonym des Willens, korrespondiert aber vor 
allem mit  dem Nomen  „Einsicht“  –  überhaupt  mit  „sehen“  oder 
„Sicht“ (↔ Gesicht).

 Das heißt, man sieht die zur Tat zwingende Notwendigkeit ent-



weder ein und erfährt sie infolgedessen als Gegenstand ebenso eige-
ner wie bewußter Emittlungen, oder man sieht die Begründung nicht 
ein und erfährt sie als einen Gegenstand unbewußten, unbekannten 
oder fremden Zusammenhanges oder Sachverhaltes, also als Zwang 
(↔ „zu-eng“  /  Angst)  dem sich die  „eigene“  Person ohnmächtig 
gegenübergestellt  sieht.  Wenn  sie  ihren  Bewegungsapparat  und  / 
oder das zugehörige Mundwerk willentlich betätigt, dann unter Ein-
sicht in die Umstände, welche zu diesen oder jenen Bewegungen 
ohnehin veranlaßt hätten, da es nämlich nur einen einzigen wirkli-
chen Willen gibt. Der wirkliche Wille meint den wirksamen Willen 
(= „zwingender Grund“) im Gegensatz zum unwirksamen, und darf 
durchaus „Gottes Wille“ genannt werden, dem sich genau nur des-
halb nichts in den Weg zu stellen vermag, da ja schon auch gar kein 
anderer Wille da ist, der dem entgegenwirken könnte. Das ist „All-
macht“ – eine „all-einige Macht“! 

Dessen Kraft oder Wirksamkeit nennt der Physiker „die Fähig-
keit, Arbeit zu verichten“ –  Aristoteles nannte es „energeia“ –  aber 
der Theist nennt es Allmacht. Es ist so oder so genannt nur der Lauf 
der  Dinge,  denn  selbst  mein  eigenes  Zentralnervensystem  samt 
„Transmitter“,  Gliedmaßen  und  Innereien  sind  nicht  weniger 
„Ding“ als etwa die „Transmitter“ oder Innerein anderer Personen 
oder die Transmitter und Innereien aller Welt.  Da wäre es schon 
ganz absonderlich naiv, zu glauben, „im Kopf“ liefe der Hase anders 
als außerhalb desselben – womöglich widernatürlich oder wider den 
Lauf der Dinge – sodaß sich eine Person auch gegen diesen ent-
scheiden und von aller Welt völlig unabhängig handeln könnte. Dass 
der Wille so ähnlich heißt wie die (el.-mag.) „Welle“ ist im übrigen 
auch nicht nur ein wundersamer Zufall. Hier griffen der Atomphysi-
ker und der Quantenmechaniker, wenn auch nur ganz unbewußt, auf 
bereits sehr alte Ideen und Nomen (↔noema!) zurück, von welchen 
lediglich der Atomphysiker, der Quantenmechaniker und deren ver-
blödetes Puplikum annehmen, sie wären neu und entsprüngen allein 
ihrer eigenen Forschung. Ich lach mich tot.

   
„Mein Wille“ kann nur mit dem einzigen und allmächtigen Wil-

len übereinkommen, denn ansonsten ist es nur der, nach dem sich 
nichts richtet – der ganz und gar ohnmächtige „Wunsch“ – und ich 
meine, in dem alten Streit um des Menschen freien Willen ging es 
nicht um die Frage, ob er darin frei ist, sich der Spinnerei, dem Irr-
sinn oder seinen falschen Vorsehungen oder Voraussagen hinzuge-
ben. Es ging um die Frage, ob der Wille des Menschen determiniert 
ist oder nicht, also um die Frage, ob sich der Mensch frei von (zwin-
genden) Umständen oder nahezu „unbedingt“ für eine von mehreren 



möglichen Handlungen entscheiden kann (freier Wille  ≈  Wahlfrei-
heit), was natürlich so viel heißt wie die Frage, ob er sich einem 
Gefüge oder Weltganzen fügen muß oder nicht, ob er überhaupt in 
ein solches integriert oder eingebunden ist, und ob viele „mögliche“ 
Handlungen  dasselbe  sind,  wie  (viele)  wirkliche  Handlungen. 
>Möglichkeiten< gibt es gewiss so viele wie „andere Umstände“, 
Voraussetzungen, Bedingungen oder „andere Zustände“, aber ganz 
bestimmt nicht an genau dem Ort und zu genau dem Zeitpunkt, da 
ich nicht nur möglicherweise bin, sondern ebenso wirklich wie tat-
sächlich, denn ansonsten früge sich auch noch, was man sich unter 
einem  „ganz  bestimmten  Zustand“  vorzustellen  hat,  wenn  der 
zugleich nicht ganz „bestimmt“ ist – „determiniert“, nämlich –  son-
dern eher unbestimmt oder indeterminiert. Ich meine, alle Welt weiß 
doch, wie schnell man so einen bestimmten Zustand (leibl.„Verfas-
sung“) los werden kann – man nennt es „die Fassung verlieren“. Es 
ist also nicht nur danach gefragt, ob sich der Mensch an einer Wege-
gabelung  frei  für  Links  oder  Rechts  entscheiden  kann,  sondern 
danach, ob so eine Entscheidung auch unabhängig vom Lauf der 
Dinge ausfallen kann – etwa unabhängig vom Lauf besagter „Trans-
mitter“ oder Gedanken – also danach, wie es zu einer Entscheidung 
kommt. Wollte er in dieser Angelegenheit frei sein, dann müßte er 
frei  von  jeglichem  selbständig  verlaufenden  Stoffwechselprozess 
sein,  also  „entleibt“.  Medizinisch  hat  sich  die  Vermutung,  derzu-
folge es keinen Gedanken gibt, welcher nicht mit einer materiellen 
Bewegung  einhergeht,  nur  nochmal  besätigt.  Das  heißt,  jedem 
Gedanken  entspricht  eine  Reihe  molekularer,  atomarer,  ionischer 
und  korpuskularer  Bewegungen in  und  zwischen  den  zerebralen 
Nervenzellen,  wobei diese Reihe oder Reaktionskette jedoch eine 
endlose  ist  und  sich  nahtlos  in  den  somatischen  Stoffaustausch 
(„Stoffwechsel“) mit der Umwelt einfügt, die ebenfalls bewegt ist. 
Genaugenommen ist  auch der „Wildwechsel“ und die interstellare 
Massenverschiebung  nichts  anderes  als  ein  Stoffwechsel.  Materie 
jedoch –  oder  „Masse“  –  bewegt  sich  ausnahmslos  gesetzmäßig, 
also keineswegs unabhängig von ihren Umständen, da Bewegung ja 
auch noch hinsichtlich einer Geschwindigkeit und Richtung „rela-
tiv“  ist.  Von  solcher  Masse  macht  auch  die  „graue  Masse“  oder 
Gehirnmasse keine Ausnahme. Partielle Massen agieren also abhän-
gig von Konstellation und Bewegung aller übrigen Masse, und nur 
die Gesamtmasse namens „Masse“(*) agiert ebenso unabhängig wie 
selbständig.  Der  sogenannte  „Stoffwechsel“  beschränkt  sich  also 
nicht auf das „Exemplar einer Spezies“, sondern findet in aller Welt 
statt.  Der  vermeintlich  „persönliche“  oder  leibliche  Stoffwechsel 
geht absolut nahtlos in einen interstellaren Stoffwechsel über, sodaß 



man hier ganz unmöglich von „mehreren“ Stoffwechseln sprechen 
kann.  Es  ist  trotz  zahlreicher  und  typologisch  unterscheidbarer 
Stoffwechselzyklen  nur  ein  einziger  Stoffwechsel,  und  es  ist 
zugleich der Stoffwechsel des Menschen! Das meint der „Monothe-
ismus“ – es fließt alles in einem einzigen Strom und Zusammenhang 
– nicht etwa in „Vielen“. Es ist nur ein einziger >Guss< und daher 
auch nur ein einziger >Gott<, denn genau so, wie sich eine >Flut< 
zum >Fluß< verhält, so verhält sich auch ein >Gott< zum >Guss<, 
und insofern kann man sich bei Aufruf oder Nennung des ein oder 
anderen Nomens auch keineswegs aussuchen, was damit bezeichnet 
sein soll  oder  nicht,  denn aufgrund der  zahlreichen Ahnlaute  die 
jedes Nomen „umzingelt“ haben, ist  es auf einen ganz bestimmte 
Umschreibung  wie  „festgenagelt“  und  „eingekeilt“.  Einzig  und 
allein  in  diesem  Sinne  ist  es  ein  „Terminus“,  nämlich  umstellt, 
beziehungsweise  „terminiert“  von  seinesgleichen.  Nur  Worte 
umschreiben Worte, und nur Worte (be-) deuten sie.

>Gott<  bedeutet  >Guss< !

Der „Geist“ hingegen, meint nichts anderes als die Bewegung 
aller  Masse,  denn diese ist  des Ganzen „Geste“, und für  dererlei 
Einsichten braucht man auch nicht erst noch lange Philosophie zu 
studieren und denkmechanische Verrenkungen zu riskieren, sonder 
einfach nur die Lauscher aufstellen und ab und zu mal putzen. Man 
kann hören, was Geist ist oder nicht ist.  Er ist Geste, und das ist 
auch schon alles – „... Punkt, Aus, Ende.“ –  und wenn der Philo-
soph etwas anderes meint, dann muß er‘s anders nennen, damit es 
auch anders klingt.

Der Mensch müßte also entweder masselos (entleibt) oder „all-
ein“ die Gesamtmasse sein, um sich in seinen Entscheidungen frei, 
beziehungsweise unabhängig wähnen zu dürfen. Er müßte per Defi-
nition das „Individuum“, respektive Adam sein – das Atom! – wel-
cher ebenso ungeteilt wie unteilbar ist, und das trifft allem voran auf 
den Abstand oder Raum zwischen den partiellen Massen zu, denn 
eben die „Partikel“ konnten bislang noch von niemandem aus ihrer 
gegenseitigen Einflußnahme oder Bedingung herausgenommen wer-
den. Materie ist in diesem Sinne nicht spaltbar! Alle Spaltprodukte 
dieser vermeintlichen Spaltung sind auch nach der Spaltung noch 
immer in derselben gegenseitigen Verhältnismäßigkeit (Relativität) 
und noch immer in der selben „Räumlichkeit“, in der sie auch vor 
der vermeintlichen „Spaltung“ waren. Der Raum oder Aktionsradius 
ihrer Partikel kann ganz offenbar nicht in zwei „Welträume“ gespal-



ten werden – weder vom Atomphysiker noch vom Kfz- oder Quan-
tenmechaniker.  Was  der  HERR  legiert  (Adam  u.  Eva)  kann  der 
Mensch  nicht  scheiden,  obschon  „unterscheiden“,  aber  Scheiden 
und  Unterscheiden sind  weiß  Gott  nicht  ein  und dasselbe.  Ohne 
dabei selbst zu verscheiden – ohne dabei selbst auszuscheiden – ist 
eine  echte  Scheidung  nicht  machbar.  Ein  echter  Ehebruch  ist  in 
jedem Falle tödlich („Todsünde“) und was nicht umgehend tötet, ist 
auch kein echter Ehebruch. Auch hier wird in den meisten Fällen 
nicht wirklich Deutsch gesprochen, sondern Kauderwelsch, bezie-
hungsweise „Babylonisch“ (Gebabbel).

Des Menschen Söhne und Töchter – nach Darwins Redensart 
„Exemplare der Spezies Homo Sapiens“ – sind also in jedem Falle 
(d.h. in jeglichem Entscheidungsfall) ebenso abhängig wie unfrei., 
denn ein „Exemplar“ ist noch lange nicht die Gesamtmasse, und wer 
sich gegen die Masse entscheidet („Brot u. Wein“ = Fleisch u. Blut = 
Eva), der verscheidet. Eva ist Adams Leib und Adam ist der „Mah-
ne“ / die Mahnung (→„Mann“). An der Wegegabelung angekom-
men, entscheidet also eine „höhere Gewalt“ darüber, welchen Weg 
der Wanderer nehmen wird, und sofern überhaupt ein Unterschied, 
sogar auch darüber, welchen Weg er nehmen „will“. 

Das unmittelbare Umfeld der  „Transmitter“ regiert die  Trans-
mitter, das Umfeld der Synapsen regiert die Synapsen, und die Um-
welt des exemplarischen Zentralnervensystems regiert das exempla-
rische  Zentralnervensystem.  Das  Denken  vollzieht  sich  nicht  im 
exemplarischen Kopf, sondern in der (Um-) Welt,  und wenn man 
den Kopf vom Rumpfe trennt, dann ist sofort Schluß mit Denken, 
denn zum Denken braucht es eben weitaus mehr als nur ein Hirn 
und 2,2 mg „Transmitter“. Ergo: Naturwissenschaftler, unterrichten 
einen solchen  Stuß,  dass man davon nur Kopfschmerzen  kriegen 
kann. Eine Epoche der Aufklärung hat nie stattgefunden, denn eine 
Aufklärung und eine große Ansammlung von Falschaussagen sind 
zwei paar  ganz verschiedene Stiefel.  Die aktuelle  „Anatomie  des  
Menschen“ ist vollends mißraten, und ebenso die aktuell unterrichte-
te „Geschichte und Anatomie des Weltraumes“. Da selbst der Tan-
tenmechaniker ganz und gar außerstande ist, den Schöpfungsakt in 
zwei oder drei Teile zu zerlegen, ist dieser Akt nach wie vor nur ein 
einziger Schöpfungsakt, und zwar selbst dann, wenn der nochmal 
zehn Milliarden Jahre andauert –  soviel zu dem bescheuerten Kom-
mentar, demnach es so lachhaft abergläubisch sei, zu glauben, die 
ganze Viecherei wäre in einem einzigen Schöpfungsakt erschaffen 
worden. Ja, wie denn sonst, du mental ganz und gar zurückgebliebe-
nes Quanten-Rindvieh? Wo ist dieser Akt denn solchermaßen unter-
brochen, dass man demhingegen von zwei oder drei Akten reden 



müßte! Tickst du noch ganz sauber?  Muß man dir wegen jedem 
Muckenschiß einen dreitägigen Vortrag halten und dann trotzdem 
noch Nachhilfestunden für den Nachhilfeunterricht und auch noch 
Nachhilfeunterricht  für  die  Nachhilfe,  oder setzt  du dein Hirn ir-
gendwann mal selber in Bewegung?   

Wäre ich in meinen Entscheidungen ebenso frei wie unabhän-
gig, dann könnte ich mir immer auch aussuchen, was ich denken 
will,  und  ob  ich  eine  Frage  falsch  oder  richtig  beantworte,  denn 
dann könnte ich auch  immer an die richtige Antwort denken – alles, 
was ich will. Das Staatsexamen wäre aus dem Stegreif erlangt, und 
zwar  auch  von  absolut  jedermann.  Ich  könnte  dann  sogar  schon 
heute denken, was ich nächste Woche, oder nächstes Jahr denken 
werde – sogar genau das denken, was du denkst –  und sogar ein 
und dasselbe denken,  ganz „unabhängig“ davon, ob ich auf eine 
Schule gegangen bin oder nicht. Doch da ich das eben ganz offen-
sichtlich nicht kann, kann ich auch nicht behaupten, in meinen Ent-
scheidungen frei zu sein oder dass diese Gedanken allein mein Kopf 
gebiert.   Zwar  denke  ich,  aber  ich  kann  nicht  entscheiden,  was, 
wann, wo oder wie – weder entscheiden noch wissen,  weissagen 
oder es zu Bewußtsein bringen. Was zu Bewußtsein kommt und was 
nicht, entscheide ich ebenfalls nicht. Nicht ich entscheide, sondern 
„es“ entscheidet. „Es“ –  nämlich ob ich an der Wegegabelung links 
oder rechts abbiege –  entscheidet darüber, ob ich links oder rechts 
abbiege. Es entscheidet sich auf einer Ebene, zu welcher ein Sünder 
(= Schwachkopf) keinen Zutritt hat, und eben diese Ebene ist eben-
falls „Es“. Die selbe Ebene heißt auch „(der siebte) Himmel“, wobei 
der Ausdruck „Sieben“ in diesem Falle kein Zahlwort ist, sondern 
das substantivierte Verb „sieben“ – ehemals „seihen“ (selektieren / 
sichten /  auslesen /  lesen ) – verwandt mit >sehen<, >seven< und 
>saufen< (↔ Sau,  Säge,  Säuger, engl.: „saw“).   Selbiges gilt dann 
auch für die „sieben Tage“ der Schöpfung – das sind die Tage der 
Selektion. Ein Zoologe – der „Selektionsmechaniker“ – weiß noch 
nichtmal was „Sehen“ heißt,  obwohl die Antwort auf diese Frage 
überliefert ist. Die „Ante-wort“ verbirgt sich immer im Wortlaut des 
infragegestellten Wortes, denn die ist immer nur das „ander‘ Wort“ 
für das in Fragestellung gebrachte Wort. Das hat lediglich der Natur-
wissenschaftler  noch  nicht  kapiert,  denn  von  „re-ligio“ 
(Rückschluß / Rücksicht) hält der ja nicht sonderlich viel,  und in 
einem Wort begreifte er nicht den „Kontext“ oder die Rede, sondern 
nur ein „Stichwort“. Er ist halt einfach dumm, und ließ sich vom 
Slang in die Irre  führen.  Der Selektionsdruck in  Person wird ihn 
negativ selektieren. 

   



Entweder ich weiß, was mein Bewegungsapparat sogleich tun 
wird oder ich weiß es nicht, aber tun wird er das so und so, und von 
diesem „Automatismus“ macht auch mein Mundwerk oder Gerede 
keine Ausnahme, denn >wis-sen< heißt sowieso >weis-sagen<. Die 
Fähigkeit, vorab sagen zu können, was man als nächstes tun wird, 
demonstriert  also  keineswegs  eines  Menschen  Willensfreiheit. 
Mundwerk und Gliedmaßen werden vom selben Denkapparat ange-
steuert,  und  somit  unterscheidet  sich  diese  vermeintlich  „verblüf-
fende“  Übereistimmung  zwischen  dem  Gesagten  und  dem 
Ausgeführten nicht wesentlich von der Übereinstimmung zwischen 
dem linkshändig und rechtshändig Ausgeführten. Ebenso gut könnte 
ich also auch die linke Hand vormachen lassen, was sogleich die 
Rechte tun würde – immer noch der Ansicht, das würde was bewei-
sen. Warum dann aber nicht gleich die selbe Hand vormachen las-
sen,  was  eben  diese  sogleich  tun  wird?  Was  ist  der  wesentliche 
Unterschied  zwischen  Handwerk  und  Mundwerk?  Bei  Lichte 
betrachtet merkt die Person dabei lediglich das nicht, was sie nicht 
merkt.  Is‘  ja logisch – man nennt so eine Feststellung auch eine 
„Tauto-logie“.  Das,  was  ich  nicht  merke  ist  das,  was  ich  nicht 
merke, also bemerke ich auch nicht, falls ich etwas nicht bemerke, 
und dies widerum, merke ich dann ebenfalls nicht.  

Was mein Nachbar oder dessen Schafherde sogleich tun wird, 
weiß ich  ebensowenig wie das, was die meisten meiner „inneren“ 
und „äußeren“ Organe tun.  In dieser Angelegenheit wirkt also so 
eine  Art  „Selbsbetrug“,  wonach sich  die  Person  schlichtweg von 
allem distanziert (besser: „separiert“ / „absondert“), was sich nicht 
entsprechend  ihrem  Einsichtsvermögen  oder  ihrer  Vorhersage 
bewegt.  Da  sich  einige  Gliedmaßen  ihrer  Voraussicht  und  ihrer 
eventuell  demonstrativ  anbeigestellten  Voraussage  entsprechend 
bewegen,  rechnet  sie  diese zur „eigenen Person“,  und alles,  was 
sich nicht dementsprechend bewegt oder verhält, sondern „anders“, 
nennt  sie  „die  Anderen“(!),  ferner  „Fremde“,  Feinde (↔Funde / 
Findlinge*)  oder  Unbekannte(s)(!),  wenn  auch  mitunter  „Ver-
wandte“,  Freunde oder Bekannte.  Anderer ist, wer auf der anderen 
Seite des Tales lebt oder hinter den sieben Bergen. Von allen „inne-
ren“ Organen, schließlich, nennt sie einige nur deshalb „ihre eige-
nen  Organe“,  da  sie  ganz  offensichtlich  genau  demjenigen 
Bewegungsapparat  angehören,  dessen  Hampeleien  mit  der  lauten 
Gymnastik ihres Mundwerkes übereinstimmt – also mit ihrer „Vor-
aussage“. Allein über diesen „Trick“ kommt es zu einer Überein-
stimmung zwischen demonstrativer Vorankündigung und Bewegung 
ein  und derselben  „Person“,  welche  sie  schließlich  glauben  läßt, 
ebenso  „freiwillig“  wie  willkürlich  zu  handeln.  Zugleich  ist  sie 



damit  aber  auch  schon  der  sträflichen  Illusion  verfallen  –  dem 
Dingsbums, welches „Sünde“ heißt – das Gegenteil vom Grüßen, 
Geloben oder Loben. Sie reduziert sich auf das zoologisch definierte 
„Exemplar einer Gattung“ und sondert sich aus. Hernach zählt sie 
diese „Exemplare“ und behauptet dann, die Welt sei (unter Ande-
rem) von knapp sieben Milliarden „Menschen“ bevölkert. Sie meint 
ihre „Innereien“ seien das Innere, und das ganze Drumherum – die 
Umwelt,  sozusagen –  sei  das Äußere.  Ihr Weltbild  ist  somit per 
Definition ein gespaltenes – eine „Schizophrenie“.

Sie behauptet einfach, die Anderen nicht zu sein, aber fühlt sich 
dann auch dementsprechend abhängig und zugleich bedrängt von 
„anderen  Personen“ und zahlreichen sonstigen (natürlichen) Vor-
aussetzungen – einschließlich dieser „eigenen Organe“. Das ist in 
etwa so, als ob man nach Abschluß einer Befragung über meherere 
Hundert  schwierige  Fragen  hinweg  („Was  bewegt  sich  als 
nächstes?“,  „Wie  und wohin  bewegt  es  sich?“,  …),  ganz  salopp 
behaupten  würde,  daß  alle  falschen  Antworten  nicht  von  einem 
„selbst“ stammen, jedoch alle richtigen, während sich die  Anzahl 
der richtigen Antworten jedoch gerade mal auf zwei oder drei Stück 
beläuft (in Wahrheit und im Verhältnis sind es noch viel weniger 
richtige  Antworten,  denn in  allem übrigen  Weltraum geht  ja  nun 
wirklich allerhand vor sich). Quasi: „Diejenigen Hampelmänner,  
deren Hampeleien ich nicht (richtig) voraussagen kann, die bin  
ich  nicht,  denn  ich  bin  nur  der,  der  weissagen  kann,  was  er  
sogleich tun wird“.  Das heißt, die Person definiert sich allein über 
ihr Wissen bezüglich der unmittelbar bevorstehenden Handlungen. 
Sie  identifiziert  sich mit  dem was sie  „weissagen“ kann, und ihr 
Bewußtsein um ein eigenes „Selbst“ meint nicht mehr noch weniger, 
als allein die Tatsache, dass ihre Handlungen und ihre Voraussagen 
übereinstimmen, also „ein und das Selbe“ sind. Darum heißt es „das 
Selbst“ – ich bin der, der das >selbe< tut, was er weiß. Derjenige, 
welcher handelt und derjenige, welcher die Handlung voraussagen 
kann, sind „ein und der Selbe“ (↔ Silbe / Silber).

„... zum Bilde Gottes schuf er ihn; und schuf sie  
als Mann und Weib“

In diesem Kontext steht der Ausdruck „Hampelmänner“ für die 
Gliedmaßen  ein  und  derselben  Person,  und  es  ist  natürlich  kein 
Zufall, daß auch gerade nur diese paar wenigen „Körper-(an)-teile“ 
– der „persönlich“ kleine Anteil am Gesamtkörper „Weltall“ –  der-
art  aneinandergewachsen  sind,  dass  sie  auch  rein  geographisch 
betrachtet  einen  einzigen,  zusammenhängenden  „Korpus“  bilden, 



denn für einen schwachen Intellekt sind auch gerade nur noch der-
maßen kleine und zugleich „naheliegende“ Anteile zu überschauen. 
Ganz grundsätzlich ist es einer „Person“ aber voll und ganz freige-
stellt,  diesen  Überblick  auf  weitere  Anteile  („andere  Personen“) 
auszuweiten. Auf welch geringen Anteil sich die Person beschränkt, 
hängt allein davon ab, wie weit ihre Voraussage den tatsächlichen 
Sachverhalt  verfehlt,  also allein nur davon,  wie  weit  sie  von der 
„wahren Aussage zum Sachverhalt“ abirrt, und dies widerum hängt 
nur davon ab, wie weit ihr Vertrauen (Glaube) in das Leistungsver-
mögen ihres ebenso eigenen wie „eigent-lichen“  Urteilsvermögen 
reicht, denn nur in diesem Sinne ist es angreifbar und zu irritieren – 
nur im Sinne des „Gelobens“, also!

 Das „Gelöbnis“ ist ganz und gar nichts anderes als ein Syn-
onym für (den Inhalt einer) „(Vor-) Aussage“ (↔ Prädikat / Predigt) 
und kann auch nur in diesem Sinne von „anderen Gelöbnissen“ oder 
von „Gelöbnissen Anderer“ abweichen – nicht etwa in seiner „Na-
tur“ (Glaube ist nicht Glaubensinhalt!). Mit >Gott< hat der Glaube 
nur insofern zu tun, als dieser nichts anderes als „nur“ das Mittel ist, 
über welchen die Übersetzung des Sachverhaltes „Welt“ (ahd. „wer-
alt“) in eine verbale Darstellung erfolgt, also in eine Aussage oder 
ein Gelöbnis. Daher kann man auch von einem Gelöbnis sprechen, 
welches „auf Gott baut“ – ganz im Gegensatz zu einem Gelöbnis, 
welches stattdessen „auf den Teufel baut“, also „auf Zweifeln grün-
det“, nämlich auf einer zweifelhaften Art und Weise des Sprechens. 
Deus ist der Deut und daher aller wahren Aussage zum Sachverhalt 
eine Grundvoraussetzung. Doch nun: 

Neben dem vermeintlich „eigenen Gelöbnis“ entdeckt das ver-
meintliche „Individuum“ nichtsdestotrotz  auch noch so „anderslau-
tende (Vor)aussagen“, welche nicht immer allein nur deshalb anders 
lauten,  weil  hier  ein  „anderer  Intellekt“  andere  Erfahrungen  ge-
macht hat oder andere Schlußfolgerungen bezüglich eines allen Zeu-
gen  unmittelbar  vorliegenden  Sachverhaltens  zieht.  Dem  Indivi-
dumm begegnen auch noch deshalb anderslautende Gelöbnisse weil 
der  „Andere“ überhaupt von etwas ganz anderem spricht  als  ver-
meint, oder auch weil derjenige ein und denselben Sachverhalt an-
ders  verlautet  (formuliert),  also  deshalb,  weil  er  die  Verlautung* 
selbst noch nicht als einen solchen „Sachverhalt“ in Betracht gezo-
gen hat, und in dieser Angelegenheit und „Sache“ auch dementspre-
chend wenig oder gar nicht auf eine korrekte Handhabung achtet. 
Für viele Redner ist eine Verlautung oder „Sprache“ ja nur irgend-
was und alles  –   bloß nicht  „logisch“ oder „Resultat  konsequent  
richtiger Schlußfolgerung“. Kaum einer kommt je auf die Idee, dass 
er sich bezüglich dessen, was er meint, weis oder sagen will, viel-



leicht ganz falsch ausdrückt. Natürlich unterscheiden sich unter die-
sen  Umständen  alle  nur  denkbar  möglichen  und  unmöglichen 
„Glaubensbekenntnisse“  voneinander,  wennauch  vielleicht  nur 
„lautlich-inhaltlich“, also nur in der Art und Weise, wie sie einen 
„dinglichen“ Sachverhalt verlautet haben. Der Großteil aller Gläubi-
gen und Ungläubigen betrachtet diese an sich recht offenkundigen 
Unterschiede nun aber ganz generell als das Resultat einer Widerre-
de im allerherkömmlichsten Sinne des Wortes. Auf die Idee, dass 
hinter  einem Großteil  dieser  verschieden  lautenden  Bekenntnisse 
(Konfessionen) vielleicht  doch nur ein und derselbe, gemeinsame 
„Sinn“ steckt, kommen viele erst ganz zuletzt – dann allerdings im-
mernoch auch völlig zurecht, denn gerade die Art und Weise des 
Verlautens ist  ja  der  „Hauptsinn“  des Gelobens.  Rein theoretisch 
dürfte es diese Unterschiede in den Bekenntnissen nicht geben, denn 
was Sprache ist oder nicht ist, ist an sich genauso streng geregelt 
wie aller übrige  Sachverhalt, also müßte das eine dem anderen voll-
kommen entsprechen. Der „dingliche“ Inhalt oder Sinn eines unter-
schiedlich  formulierten  „Glaubenssatzes“  kann  jeweils  der  selbe 
sein, aber die Art und Weise seiner Verlautung kann nicht verschie-
den und zugleich „richtig“ sein, denn dem selben „Sinn“ gebührt na-
türlich auch dasselbe Nomen und dieselbe Formulierung. Andern-
falls landete man wieder bei der Annahme, derzufolge „Ja“ dasselbe 
bedeuten könne wie „Nein“, also bei der Annahme, der Inhalt eines 
Wortes sei  ein vom Wortlaut  ganz  und gar verschiedener,  gemäß 
dem weitverbreiteten Satz: „Gott und Deus sind ein und dasselbe“. 
Eben das ist falsch – eine „Falschaussage“ – denn „A“ ist ja auch 
nicht dasselbe wie „B“, und der eigentlichen Funktion jeder Sprache 
entsprechend, ist auch allein nur dieser lautliche Unterschied  von 
Bedeutung. Gott und Deus sind ganz eindeutig zwei ganz verschie-
dene Nomen – zwei ganz unterschiedliche Lautgebilde – und des-
halb  gehört  auch  kein  „ist-gleich“  zwischen  die  beiden.  >Gott< 
könnte  allenfalls  „der-selbe“  sein,  aber  nicht  „das-selbe“,  es  sei 
denn, im einen Falle ist vom selben Gegenstand oder „dinglichen 
Inhalt“ die Rede ( je „der“ -selbe), und  im anderen Falle vom sel-
ben  „Ding“  (je  „das“  -selbe).  Die  Nomen  Gott  und  Deus  sollen 
demzufolge ein und dasselbe „Ding“ oder ein und denselben „Vater“ 
bezeichnen, doch das können sie halt nicht, und daher ist das auch 
nicht der Fall. Ein und dasselbe Wort ist es jedenfalls ganz und gar 
nicht, doch allein dieses und ähnliche Worte kann es „bezeichnen“, 
weil es eben nichts anderes kann als nur klingen und lauten, und 
zwar entweder zum Verwechseln ähnlich oder zumindest annährend 
ähnlich. So geht das  Bezeichnen, und das  Bedeuten und  Beweisen 
geht kein bisschen anders.  Vokabeln, Nomen oder Worte bezeich-



nen keine „Dinge“, sondern immer nur gleiche oder ähnliche Worte, 
Nomen oder Laute. Deshalb ist es immer und ganz grundsätzlich ein 
„lautnachahmendes“. Wer spricht, der spricht zwar von einem Sach-
verhalt, doch dessen „Sachen“ sind dann nicht die „Dinge“ im ver-
meintlichen Sinne des Wortes –  etwa das handgreifl. / augenscheinl. 
Ding –  sondern die Gegenstände des Denkens, denn „Ding“ heißt 
ja auch nur deshalb „Ding“, weil es wie der „Dank“ eine dem Den-
ken ganz und gar eigentümliche Sache ist. Ding ist eigentlich Ge-
genstand des „Thinges“ (ahd./schwed.: „Ting“), also Gegenstand der 
Tagung,  beziehungsweise  Gegenstand  der  Unterhaltung  oder  der 
(gerichtlichen) Untersuchung. Es ist also nichts anderes als der ganz 
banale „Satzgegenstand“ (Subjekt / Objekt). 

Wer das aus den Augen verliert, bringt sein Vertrauen in die Re-
levanz der Leistung seines ebenso eigenen wie eigentlichen Urteils-
vermögens in Gefahr, denn immer nur dann, sieht es so aus, als ob 
andere Leute anderer Ansicht sind und bezüglich ein und desselben 
Sachverhaltes  ganz  unterschiedliche  Ansichten  vertreten,  die  wo-
möglich auch noch allesamt „wahr“ oder „richtig“ sein sollen. Die 
Gleichung „3 + x = 10“, zum Beispiel,  kann ebenfalls  nicht  zu-
gleich mehrere veschiedene Ergebnisse oder Antworten haben, und 
auch  wenn  verschiedene  Ergebnisse  eingereicht,  formuliert  oder 
„behauptet“ werden, so können dennoch ganz unmöglich mehr als 
nur  ein  und  dieselben  (gleichlautenden)  Ergebnisse  richtig  sein. 
Falls „Sieben“ das richtige Ergebnis ist, dann nur Sieben, seven oder 
septem, denn nur diese Ausdrücke „bezeichnen“ ein und denselben 
Ausdruck. Um dieses Problem mit einem Beispiel anschaulicher zu 
machen, ist eine Gleichung aus Zahlwörtern vielleicht nicht die al-
lerbeste Wahl, denn dass man das Gleichnis (die Gleichung) auch 
hier umdrehen und umstellen kann („was ist 10?“; „10“ = „7 + x“ 
od.  „8  +  2“  etc.)  verkompliziert  die  Erklärung  ganz  ungemein. 
Übertragen auf den Gegenstand des Glaubensstreites jedoch, heißt 
das, dass die Frage nach der Existenz Gottes nicht zugleich zwei 
verschiedene  Antworten  haben kann,  da  ja  auch  die  Frage  keine 
„zwei~“ oder  „vieldeutige“ ist. Vieldeutig ist eine Fragestellung al-
lenfalls dann und nur insofern, als den Gefragten die eigentliche Be-
deutung der in Fragestellung gestellten Vokabeln nicht ganz klar ist. 
Ist diese aber klar, geklärt oder erwiesen, dann ist auch die Frage 
und die Antwort so ziemlich „ganz und gar eindeutig“. Andernfalls 
müßte jemand auch da nur „Bahnhof“ verstehen, wo anstattdessen 
„Eiscreme“ gesagt worden ist – er müßt also irgendwas mit den Oh-
ren haben, falls ihm die eigentliche Bedeutung der Worte tatsächlich 
nicht ganz klar werden würde. Darum nocheinmal: 



Die eigentliche Bedeutung des Wortes ist nichts anderes als  
nur dessen Laut oder lautlicher Inhalt ( ...in Relation zu anderen  
Lauten).

Angesichts  der  Tatsache,  dass  ich hier  nun drei  verschiedene 
Themen  zum  Zwecke  ihrer  gegenseitigen  Erklärung  miteinander 
verschränkt habe, ist diese Textpassage eine von den schwierigeren, 
und nun wohl auch etlichen Leseren nicht mehr ganz „durchsich-
tig“.  Ich  möchte  diese  drei  Themen  daher  nocheinmal  separat, 
namentlich  und  jenseits  einer  Verschränkung  anführen,  damit  sie 
den Lesern wieder deutlicher vor Augen erscheinen: 

a)  Der mißverständliche „Inhalt“ jeden Wortes einer (Vor-) 
Aussage, und der dementsprechend mißverständliche 
Begriff von der sog. „Bedeutung“ einer Aussage. 

b)  Das mehr oder minder große (Un-) Vermögen der Person, 
ihre Handlungen „richtig“ oder „deckungsgleich“ (vor-) 
auszusagen oder vorauszusehen (↔ „Absicht“ / Ihre Ein-
sichtnahme in den Willen Gottes oder den Willen der Welt).

c)  Das Vertrauen der Person, in die Relevanz ihrer ebenso eige-
nen wie eigentlichen Urteile (aus ihrem Gebrauch der 
ebenso eigenen wie eigentlichen Urteilskraft) im mißver-
ständlichen Vergleich zu den anderslautenden Urteilen 
„anderer Leute“.

 Diese drei Dinge nun, sind im vorangegangenen Abschnitt in 
ihrer gegenseitigen Bedingung, und diese Bedingtheit als deren ge-
genseitige Begründung dargestellt worden. Ich war versucht darzu-
legen, wie eine Person dazu kommt, anzunehmen, nur „eine“ Person 
„unter vielen“ zu sein. Das heißt, der persönlich oder „subjektiv“ na-
heliegendste Schluß aus der Beobachtung etwaiger „Meinungsver-
schiedenheiten“  oder  Irrtümer  ist  freilich  der,  demnach  dieses 
ebenso eigene wie eigentliche „Urteilsvermögen“ allem voran ein 
fehlbares,  beziehungsweise  ein  unvermögendes  ist,  und  erst  dies 
bringt das Individumm dazu, auch die Formulierungen seiner eige-
nen  Ureilsfindungen  in  Frage  zu  stellen,  wonach  ihm aber  dann 
auch  nicht  mehr  gelingt,  die  Handlungen  aller  übrigen  Teile  der 
Welt „richtig“ vorauszusagen. Somit findet es zu keiner Überein-
stimmung der vielen verschiedenen Bekenntnisse mehr, und so ver-
fällt das „Individuum“ schließlich dem „Wahn“, eine Ausnahmeer-
scheinung nebst vielen anderen Ausnahmen zu sein, und genau das 



ist der Inhalt des „Sonder~“ oder „Sündenfalles“ in der Legende um 
das zukünftige Geschick des eingeborenen Gottessohnes und dessen 
Leib oder „Weib“. 

Nur der  „eingeborene“ Sohn ist  Gottessohn – nur in Einheit  
und Eintracht mit allen „Mannen“ (↔ Männin!) ist der Mann ein  
Gottesmann. Diejenigen Mannen jedoch, deren Name „Legion“ ist  
(„denn unserer sind es viele“ oder:  „Ich bin schizophren“) werden 
sich wie die Säue aufführen, über den Rand der Klippe ins Meer  
stürzen und ersaufen. Alljene, welche geloben, die Welt sei von „sie-
ben Milliarden Menschen“ bevölkert, werden das Königreich nicht  
erben, denn ich schuf nur einen einzigen und sagte diesem, er solle  
seinem Nächsten kein falsches Zeugnis vom Sachverhalt geben.*

 *(Gerechte Welt und unrechte Rede lassen sich nicht vereinbaren.)

Der  weitaus  größere  Teil  aller  weltlichen  Bewegung  kommt 
heute keineswegs mit der persönlichen Vorsehung oder Voraussage 
überein, doch eben diese Bewegung ist das eigentliche Denken. Was 
ich denke, nachdem ich in meiner Umwelt zur Schule gegangen bin, 
hängt vielmehr davon ab, was in dieser Umwelt und an der Schulta-
fel vor sich geht und vor sich gegangen ist, als von dem was allein  
in meinem Kopf vor sich geht, denn im Vergleich – und da auch die-
ser eine Schädel bereits Teil der Welt ist – geht allein im Kopf nur 
noch so gut wie gar nichts vor sich. Wieviel in der Welt hat sich  
schon bewegt, bevor ich auch nur den ersten Schluß aus den Erleb-
nissen  meines  ersten  Tages  in  einem Kindergarten  ziehen  kann? 
Woher  kommt der  Kindergaren?  Ohne Kinderstube  kein  Erlebnis 
und  ohne  Erlebnis  kein  (Folge-)Schluß.  Daher  noch  einmal  die 
Frage, wieviel sich in einer Welt bewegt haben muß, bevor so ein 
Kindergarten aus dem Boden gewachsen ist, und wie weit verblödet 
jemand sein muß, bevor er einem Professor der Neurologie glauben 
kann, dass sich das Denken (an einen Kindergarten) allein im Kopf 
abspiele.  Was würde  in  meinem Kopfe  vorgehen,  wenn  da  nicht 
noch andere Köpfe wären, in welchen ebenfalls was vorgeht, und 
was würde darin vorgehen, wenn in deren Umwelt nichts als nur 
nichts vorginge? Wer hätte mich erzogen, unterwiesen oder unter-
richtet, und vor allem „worin“? Worin hätte er mich unterrichtet? – 
im Klassenzimmer, in der „Welt“, im „Weltraum“ oder vielmehr im 
„Benehmen“ und  im „Lesen und Schreiben“? Wo und worin „bin“ 
ich? 

Was bewegte sich heute in so einem Kopf, wenn sich nicht die 
Welt bewegt hätte und diese ganze „Geschichte“ schon hinter ihm 



läge? Was bewegte sich noch in so einem Kopf, wenn sich nicht das 
Trinkwasser bewegte, und wie blöde muß ein Anatom sein, um sich 
vorlesen zu trauen, dass er die inneren Organe des Menschen bereits 
vollständig aufgezählt und aufgelistet hat? Derjenige „Mensch“, den 
dieser  Quacksalber  meint,  ist  nichts  als  nur  ein  Leichnam,  denn 
ohne die lebenswichtigen Organe „Erde, Sonne, Mond und Sterne“ 
vermag niemand zu leben. Es stirbt sofort, wem der Trinkwasser-
kreislauf oder die Darmflora amputiert wird, also kann der Anatom 
nur von einem Organismus reden, der gar nicht lebensfähig ist, und 
ich bezweifle wohl nicht ganz zu unrecht, das dieser vermeintliche 
„Mensch“ und der eigentliche Mensch nicht ganz ein und derselbe 
Organismus sind. Trotzdem nennt der promovierte Blödmann seine 
Anatomie „die Anatomie des Menschen“ und malt auch noch einen 
Hampelmann dazu – sein Bild vom „Menschen“ – ein Hampelmann, 
der  in  dieser  dargestellten  Fassung  noch  nicht  mal  nur  hampeln 
kann.  Dieser  Hampelmann  käme  noch  nicht  mal  zur  Welt,  denn 
seine Eltern sind ihm seiner Abbildung zufolge ganz offensichtlich 
ebenfalls amputiert. Das ist der „Status quo“ unserer Naturwissen-
schaft, die gegen den „Glauben“ antreten will, und überall publik 
macht,  dass der  Mensch vom Affen abstammt. Es frägt  sich jetzt 
erneut, von wessen Willen da eigentlich die Rede ist. Ist nun vom 
Willen dessen die Rede, den der Anatom in seine Bücher gezeichnet 
hat  –  der  nackte,  lebensunfähige  Nachfahre  des  Affen  –  70  kg 
Fleisch und Knochen – oder ist stattdessen vom Willen des Men-
schen die Rede? Ganz offenbar ist das eine Unterscheidung, die der 
Zoologe ebensowenig zu leisten vermag wie der Mediziner. Selbst 
Anthropologen, Theo- und Biologen haben ganz enorme Schwierig-
keiten damit, zwischen einem Menschen und dem Sohn desselben 
zu  unterscheiden,  denn  aus  welchem Grunde  die  Söhne  wie  die 
Sühne heißen und der Mensch wie der Mönch oder Monkey, interes-
siert diese „Fachidioten“ ebenfalls nicht. Hauptsache ist ihnen, dass 
zumindest unter den applaudierenden Laien der Anschein besteht, 
sie wüßten wovon das Wort handelt – nicht etwa, es tatsächlich zu 
wissen,  denn das wäre ja  schon „Glaube“.  Meine Definition von 
Wissenschaft, daher:

„Wissenschaft  ist,  wenn  man die  Spielregeln  der  Überliefe-
rung von Erfahrung –  die  Sprache – so  weit  vereinfacht,  dass  
auch Schwachmaten und Legastheniker ganz unbehelligt mitre-
den können und für ihren saublöden Kommentar auch noch den  
allergrößten Applaus und etliches an Studiengebühren erwarten  
dürfen“. 



(Mit  Falschaussagen  und  immer  neuen,  noch  unbekannten  Fehldefinitionen  läßt 
sich enorm viel Geld verdienen, denn auch neuen Definitionen sind zunächst unbekannte 
Neuigkeiten, die sie studieren müssen, falls sie gebildet sein und überall mitreden können 
wollten)

Noch ein Beispiel dafür: Die Kreationisten bezweifeln, das hun-
dertvierzig Millionen Jahre lange genug sind, um so ein dermaßen 
kompliziertes und zugleich funktionstüchtiges „Uhrwerk“ wie allein 
nur eine einzige Zelle, bloß durch das beständige Durcheinander-
würfeln seiner sämtlichen Einzelteile entstehen zu lassen (die „mo-
lekularen“ Einzelteile, wohlgemerkt!). Sie sagen, es müsse trotz al-
ler evolutiven Langwierigkeit eine zielstrebige Intelligenz dahinter-
stecken,  denn  allein  „per  Zufall“  entstünde  der  ganze 
hochentwichelte Artenreichtum auch in neunhundert Millionen Jah-
ren nicht, und die Evolutionisten behaupten: „Doch!“ – gewisse Se-
lektionsmechanismen vermochten diese Entwicklung auf ganz na-
türlichem  Wege  zu  beschleunigen,  beziehungsweise,  die  Treffer-
wahrscheinlichkeit zu erhöhen. Da frage ich mich: „Welche Treffer, 
und welche Trefferwahrscheinlichkeit?“. Die Wahrscheinlichkeit be-
trägt vielleicht in der Tat deutlich weniger als 0,000000000001 %“ 
(pro  Wurf,  Jahrtausend oder  Fall), doch dementsprechend wenige 
Treffer  sind im Weltraum auch tatsächlich anzutreffen.  Das  aller-
meiste davon ist nichts geworden und lediglich negativ selektiert, 
also  „Schrott“  oder  „adamische  Erde“.  Selbst  auf  dem  Planeten 
Erde –  knapp sechs Trilliarden Tonnen „Gewicht“, aber nur 0,815 x 
10ˉ³³  Promille aller  Masse unseres Sonnensystemes – finden sich 
abermilliardenmal  mehr  lebloser  Dreck,  Schlamm,  Staub,  Schutt 
und  Geröll,  als  „lebende Biomasse“.  „Fehlschläge  der  Mutation“ 
wo man auch nur hintritt  oder hingreift.  Was ist  daran „unwahr-
scheinlich“? Extrem unwahrscheinlich ist lediglich, dass der werte 
Herr Siebengescheit aus Dummbach nebst alledem auf genau nur 
das glotzt, von dem so gut wie überhaupt nichts da ist –  nämlich 
„mitten auf Fräulein Müllers Titten“ –  und selbst dann ist er noch 
unablässig mit dem Hausputz beschäftigt, weil es von Resultaten na-
türlicher Fehlschläge halt auch nur so wimmelt – Dreck überall – 
selbst in seinem Kopf! Er allerhöchstselbst ist derjenige, welcher ne-
gativ selektiert und nur vor lauter Begeisterung über ein einziges 
paar Titten nicht mehr sieht, wieviel Müll sich gleich ganz unmittel-
bar  nebenan  und  unter  Fräulein  Müllers  Schuhen  angehäuft  hat. 
Gleich unter diesen befindet sich ein riesiger „Klops“ alias „Glo-
bus“. Er glotzt sozusagen geraden Weges auf die allergrößte Selten-
heit und läßt dann den dummen Satz vom Stapel: „Von wegen der  



Wahrscheinlichkeit und so, dürften sich dort, an Stelle der beiden  
Möpse, viel mehr nur zwei Pfund feuchten Lehms befinden“ – die 
sind zwar kubik-kilometerweise ebenfalls  an Ort  und Stelle,  aber 
unser werter Herr Superschlau steht schon wieder mal voll auf dem 
Schlauch, und sieht die eigene Brille auf der Nase nicht. Der Paar 
Brüste  Entstehung  per reinem Zufall ist  freiliche extrem unwahr-
scheinlich, aber in genau dem selben hohen Maße sind sie ja auch 
„selten“ – nur halt nicht gerade da, wo Hinz und Kunz unentwegt 
hinglotzen, und mit Fräulein Müller genau diejenigen Kinder zeu-
gen, die der Wahrscheinlichkeit nach gar nicht hätten „gezeugt wer-
den können dürfen täten“.  Tautologisch gesagt: Die Existenz sol-
cher Brüste oder Kinder ist zwar extrem unwahrscheinlich, aber ge-
nauso unwahrscheinlich wie diese ist , so unwahrscheinlich ist sie 
auch. Der Kreationist hat lediglich einen Sprung in der Platte, denn 
die Ausdrücke „selten“ (↔ Sold!) und „teuer“ (↔ Tier!) meinen  ja 
nun schon gerade ebenso viel wie „unwahrscheinlich“.  Aufgrund 
seiner  mentalen  Überanstrengtheit  in  Sachen  „Hetzte  wider  den  
Darwinismus“ verlor er gleich drei ganz wesentliche Faktoren aus 
den Augen: Selbst die darwinsche Evolutionstheorie geht den Re-
geln  altgriechischer  Dramaturgie  von der  Existenz  eines  Druckes 
oder „Drückers“ aus,  denn ohne diesen käme es auch zu keinem 
„Selektionsdruck“, und ob der nun „personifiziert“ wird oder nicht, 
spielt zunächst einmal überhaupt gar keine Rolle, denn bis dahin ist 
noch gar nicht geklärt, was das Nomen >Person< eigentlich bedeu-
tet oder nicht bedeutet. Und – hast du‘s gemerkt? Ich hab jetzt noch 
gar nicht den Herrn „Mechanismus“ erwähnt, von dem immerfort 
der Zoologe quatscht. Nebst dem Herrn Druck oder Zug wären das 
schon drei (dramaturgische) Personen, denn der Zoologe ist ja eben-
falls  ein Mechanismus – jedenfalls  „personifizert“  er  sich andau-
ernd. Ganz schön naiv, nicht wahr? Das, was sich der Zoologe, der 
Psychiater oder der Kreationist unter dem Nomen >Person< vorstel-
len,  bedeutet  es  „allerhöchstwahrscheinlich“  ganz  und  gar  nicht, 
denn von „Hampelmann“ ist das Nomen nicht nur lautlich, sondern 
auch „inhaltlich“ ganz und gar verschieden. Der Ausdruck ist ei-
gentlich ein alter „terminus technicus“ der Grammatik, doch zual-
lerst war es ein Fachbegriff der griechischen Dramaturgie. Im Latei-
nischen nannte man dann ganz folgerichtig auch nur das Dienstper-
sonal  „personal“.  Der  Kaminkehrer oder  „Nudelschöpfer“  ist 
jedenfalls grammatikalisch gesehen ganz zweifellos „personifiziert“, 
aber er ist weder Suppenkasper noch „übernatürlich“ noch „mit Ar-
men und Beien bestückt“, also ist das wohl auch ein personifizierter 
„Schöpfer“ nicht. Die Lästermäuler und Ketzer haben da schon wie-
der völlig vergessen wie schlecht es um ihre Bildung bestellt ist, und 



dass sie auch von Grammatik so gut wie überhaupt gar keine Ah-
nung haben. Nicht glauben und dumm sein sind ein und die selbe 
Beschäftigung! Auch zwischen der Schöpfungstheorie (↔ Theos!) 
und der Evolutionstheorie (↔ Theos!) bestünde frühestens dann ein 
diskutabler Unterschied oder Wiederspruch, falls noch zu behaupten 
wäre,  dass die „göttliche“ und die „natürliche“ Auslese nicht  ein 
und dieselbe Auslese sind, beziehungsweise, frühestens dann, wenn 
noch zu behaupten wäre, dass die Schöpfungstheorie ein „widerna-
türliches“ Mo~ der Argument enthielte, doch mit einem überzeugen-
den Argument im Sinne der einen oder anderen Behauptung konnte 
der Evolutionist bislang  nicht wirklich aufwarten. All sein Bemü-
hen, auf die Frage nach dem  wesentlich „neuen“ Argument in sei-
ner vermeintlich „neuen“  Theorie eine Antwort zusammenzustöp-
seln , gestaltet sich mehr grundlos als nur allerhöchst aussichtslos. 
Er  hat  keines  –  die  Evolutionstheorie  ist  zumindest  dem Prinzip 
nach schon mindestens hundertmal älter als Darwin inzwischen tot, 
und der Streit darum eigentlich nur noch zum sich-totlachen.

 Ferner: Die Vorgehensweise oder „Entwicklungstätigkeit“ einer 
„Intelligenz“ unterscheidet sich nicht auch nur um Haaresbreite von 
der Vorgehensweise einer  „Natur“, denn nichts  wie nur selektiert 
wird hie wie da – auch die vermeintlich „klugen Ideen“ eines Men-
schen  entspringen  nur  einer  organischen  Umsetzung  besagter 
„Selektionsmechanismen“.  Im Kopf  geht‘s  nur  deshalb  schneller, 
weil  „Transmitter“  nicht  genauso  schwer  und träge  sind  wie  der 
ganze Klops. Denken ist Glücksache, sagt man. Auch der Gedanke 
ist  bloß  ein  „Zufallsprodukt“,  und  allein  derjenige,  welcher  was 
taugt gelangt zu Bewußtsein – aller andere Schlonz ist dann schon 
negativ selektiert. Anders gesagt: „Auch im Hirn ist nur Natur“, und 
da ist es dann auch kaum verwunderlich, dass die Natur und das 
Hirn zu ganz ähnlichen Sollzuständen finden, wonach das eine dem 
anderen  nur  noch  zustimmen  kann.  Das  „Erstaunliche“  an  der 
belebten  Natur  ist  allem  voran  eine  Spielart  der  Euphorie.  Wer 
natürliche Perfektion bewundert oder bestaunt, der erfreut sich der-
selben,  und  wer  sich  an  der  Perfektion  erfreut,  der  erfreut  sich 
eigentlich an der Tatsache, dass er sie zumindest einigermaßen ent-
deckt und als solche erkannt hat. Das heißt, er erfreut sich eigentlich 
am „Haben eines  geistigen  Vermögens“  oder   vereinfacht  ausge-
drückt, am eigenen „Können und Kennen“ – nicht „eigentlich“ an 
der  Natur  oder  deren  augenscheinlicher  Inhalte,  sondern  an  der 
Natur des Erkennens. Die Verben „Heben“ und „Haben“ sind mit 
Haupt /  Haube /  Schopf /  Zopf und  Kopf verwandt (lat. „caput“ / 
capere → dt.: Kapuze / kapieren / akzeptieren / Zepter ↔ „Siebter“ / 



Antiseptikum /  Septimus etc.). Die  Entwicklungen der Natur oder 
des  Zufalles  müssen  dem  Kreationisten  also  ganz  zwangsläufig 
„intelligent“ erscheinen, da der Hase außerhalb des Schädels kein 
bißchen anders läuft als innerhalb des Schädels, denn dies wiederum 
ist in diesem Sinne kein „Zufall“, sondern „logisch“.  Nach dem ich 
angesichts der verblüffend weitreichenden Angepaßtheit eines Tie-
res an die Erfordernisse seiner näheren Umwelt in den Zustand des 
Erstaunens gefunden habe, hab ich gedanklich nur ein und densel-
ben  Weg zurückgelegt,  den  der  tierische  Organismus „generativ“ 
hinter  sich  gebracht  hat,  mit  vielleicht  nur  einem kleinen  Unter-
schied: Der Natur würde es nie einfallen, gegen die „Zerstörung der  
Natur“ zu protestieren, denn dass ihr der augenblickliche „Ist-Zu-
stand“ nicht paßt und stets seiner Vernichtung preisgegeben ist, ist 
für eine „Natur“ geradezu bezeichnend. Noch nie ist sie mit ihrem 
vorläufigen Ergebnis zufrieden gewesen, und im übrigen kann man 
nur  sagen,  dass  eine  Gegenüberstellung  wie  diejenige,  mit  dem 
Namen „Mensch kontra Natur“ logisch nicht haltbar ist. Sie vermag 
allenfalls von der ganz absonderlichen Dämlichkeit äffischer Nach-
fahren zu zeugen, wonach eigentlich kaum noch etwas gegen die 
Entscheidung  spricht,  diesem  die  Lebensgrundlage  zu  entziehen, 
denn  allem  voran  müssen  Dummheit  und  Hartherzigkeit  negativ 
selektiert  werden,  wenn  der  Mensch  tatsächlich  in  sechs  Tagen 
erschaffen sein soll. Dieweil der Atheist alles kann außer (Er-) Zäh-
len oder Hochdeutsch, geht er davon aus, dass die sechs Tage schon 
längstens um sind, und dass die „Erde“ von sechseinhalb Milliarden 
„Menschen“ bevölkert ist. Einer rechten Rechtsprechung zufolge ist 
aber gerade mal der Sonnabend angebrochen, und vor sich hat der 
Affe  noch  die  ganze  finstere  Nacht  bis  zum Anbruch  desjenigen 
Tages, da ihm zum erstenmal eine echte und gerechte Rechtspre-
chung zu  Ohren  gelangt,  inklusive der  Aussage,  derzufolge  noch 
nicht  mal  auch  nur  ein  einziger  Mensch  die  Erde  bevölkert, 
geschweige denn „Milliarden“. Erst wenn er den Rechtsspruch des 
heiligen Vaters zum einzigen, ersten, jüngsten(!) und zum aller ers-
ten mal für gerecht oder richtig erklärt – erst wenn er mit der Fas-
sung und Verbreitung falscher Aussagen aufhört –  ist der Affe zum 
Menschen erzogen, und erst dann ist „Sonntag“. 

Selbst dem Gottessohn waren im Streit um die Heiligung oder 
Wahrung  des  „Sabbats“  die  Hände  gebunden,  denn  der  ist  zwar 
nicht  das,  wofür  ihn  die  Juden  halten,  aber  nichtsdestotrotz  der 
„Tag“, an welchem der Sohn nach dem Vorbild seines Vaters eben-
soviel  „Geruhe  wie  Gerücht“  zu  halten  hat“,  denn  der  jüngere 
Begriff vom „richten“ hieß ehemals „ruhen“, aber das heißt nicht 
„faul abhängen“ oder „die Hände in den Schoß legen“. Das Gebot 



verlangt  lediglich,  ganz  regelmäßig  (nicht  etwa  „wöchentlich“, 
zehntägig oder monatlich) das „Richten“ oder Tagen zu üben, und in 
der Natur der Sache liegt es, dass man das gemeinschaftlich macht, 
denn „allein“ stellt man nur schwerlich eine Voll- oder Gerichtsver-
sammlung auf die Beine. Die Nomen >Woche< und >Wache< sind 
mit  Woge und „(en) Vogue“ verwandt – das gilt es hier zu berück-
sichtigen. Man tage gefälligst gemeinsam, denn alleine kommt man 
niemals zur vollen Erleuchtung oder Erkenntnis, und selbst der ver-
sierte Buddhist unterscheidet in diesem Belang den „kleinen Wagen“ 
vom „großen Wagen“ aus gutem Grunde. Allein deshalb muß die 
Wahrung des Sabbats in einem allseits bekannten Kalenderrhytmus 
erfolgen, doch deren allerbeste ist der tägliche oder stündliche, und 
eben den hatte Christus sehr wohl gewahrt und geheiligt. Lediglich 
„Ihm“ und „dem“ wollte man nicht folgen, denn dafür waren dann 
auch die scheinheiligen Juden noch viel zu leibhaftig, (po-) sesshaft 
(= habgierig) und geschäftig. Darum antwortete er den Juden: „Wel-
cher Sünde könntet ihr mich bezichtigen“, also: „Wann oder wo hat-
te ich eurer Ansicht nach den Sabbat verletzt?“ – „Wann habe ich  
des  HERREN  allerersten  Schiedsspruch  über  dessen  Sohn  und  
Schöpfung mißachtet?“.

     Der Nachfahre des Affen leidet derzeit an Grippeviren, an diver-
sen  Tumoren,  an  Bandwürmern,  an  Granatsplitter,  an  Knochen~, 
Genick~, Herz~ und Ehebrüchen, an einer falschen Auffassung von 
der  Bedeutung  des  Wortes,  an  Mißgunst,  Neid  und  Habgier,  an 
Depression, an „Hartz IV“, an Despoten, an Aids, an Hunger, Durst 
und an einer Angst vor dem Altern und dem Tod, und zwar dies nur 
deshalb,  „der-weil“  er nicht rechtsprechen kann – weil er lügt – 
weil  er  „wider“  (=  „gegenüber“!)  seinen  Nächsten  ein  falsches 
Zeugnis  (vom Sachverhalt)  gibt  –  weil  er  dumm ist  und  dumm 
daherredet, und dumm ist er nur deshalb, weil er die Empirie seiner 
Vorfahrenschaft falsch überliefert,  also weil er lügt, indes er lügt. 
Das ist nicht etwa nur irgend eine Ansicht des (gläubigen) Vorfahren 
oder ein „Glaube“ im falschen Sinne des Wortes, sondern eine ganz 
außerordentlich  hochanzusiedelnde  „Erkenntnis“  desselben.  Der 
Schmerz ist  immer  ein verdienter  Schmerz!  Man hat  Schmerzen, 
„der-weil“ man etwas falsch macht oder falsch gemacht hat – nie-
mals aus einem anderen Grund, aber schon gleich gar nicht wegen 
(der Untat) eines anderen Menschen:

Es gibt keine anderen Menschen!
(Unser Name ist nicht „Legion“, denn wir sind nicht „viele in einer Sau unter 

Säuen“, sondern nur ein einziger, bezeihungsweise ein „Dreieiniger“)
 



Der  andere  (dritte)  Faktor,  welchen  der  Kreationist  ebenfalls 
übersehen hat, ist demhingegen von eher trivialer Natur: Hundert-
vierzig Millionen Jahre wären für die Entwicklung eines Mehrzel-
lers nach dem bloßen Zufallsprinzip nur dann zu kurz, wenn alle 
hierfür notwendigen „Versuche“ (chem. Zufälle) zeitlich hinterein-
anderliegen müßten, aber eben das mußten sie nicht, weil die freie 
Erdoberfläche samt Meeresgrund und Atmosphäre sämtlicher Plane-
ten  und Gestirne ausreichend Platz  bieten  um aberbilliarden  Ver-
suchsreihen simultan laufen zu lassen – nicht hintereinander sondern 
„nebeneinander“, multipliziert (!) mit „Hintereinander“, und zwar 
dies auch noch „pro Tonne Schlamm“, denn schon allein in einer 
solchen haben abermilliarden Zufälle ausreichend Platz und Gele-
genheit den regenerativen Stoffwechselprozess zu proben. Im Labor 
der Natur geht‘s ja nicht so eng und ärmlich zu wie im Reagenzglas 
einer  bloß  staatlich  oder  privat  geförderten  Universität,  welcher 
schon nach schlappen zweihundert Fehlschlägen sowohl die Ideen 
als auch die Lust und die Luft ausgeht. Man sieht also schon von 
weitem, dass das mentale Niveau auf welchem sich der ein oder an-
dere Atheist bewegt, ganz außerordentlich tief angesiedelt ist, und 
zwar sehr oft gerade dann, wenn es auch noch angesichts der ver-
dreifachten Professoren~ und Doktorentitel besonders hoch zu ste-
hen scheint. Gerade wenn er versucht,  viele Faktoren zugleich in 
den Blick und Griff zu bekommen, entgehen ihm die wesentlichsten. 
Das letzte Wort ist in dieser Angelegenheit sowieso noch nicht ge-
sprochen, denn solange die Floskel: „nur Zufall“, in genau nur die-
ser Zusammensetzung und Deutung kursiert, ist das Wesen des „Zu-
falls“ völlig mißverstanden und verrissen – ich werde nocheinmal 
darauf zurückkommen.

Letztlich hängt es also nur vom persönlichen Einsichts~ oder 
Urteilsvermögen ab, ob der Lauf der Dinge als ein gerechter oder 
ungerechter  empfunden wird.  Nur aufgrund der ein oder anderen 
Einsichtnahme,  ist  die  Person  frei  von  dem  Gefühl  gezwungen, 
überredet oder „wie ferngesteuert“ zu sein oder in einer Welt zu 
leben, die nicht auch dem eigentümlichen Willen „gerecht“ wird. Da 
es ihr aber an solchem Einsichtsvermögen ganz erheblich mangelt, 
beschränkt  sich  ihr  Freiheitsgefühl  auf  eines  Weltganzen  allerge-
ringsten Teil – auf ihre paar „eigenen“ Gliedmaßen. Diese sind eines 
Sünders „Weib“ oder „Leib“, und aller Rest ist ihm „Lilith“ – das 
Resultat  und  Gespenst  seines  Abfalles  vom  eigenen  Gelöbnis. 
Eigentlich macht das gesamte Weltall genau nur das was ich will – 
ich weiß bloß nicht, wer ich bin, und sage selbst das falsch an, auf 
oder  voraus. Gotteserkenntnis  ist  nur  Selbsterkenntnis,  aber  was 



heißt schon nur dieses „nur“? Kann schon sein, dass die Welt nur 
eine gedachte oder eingebildete Welt ist – „unecht“, gewissermaßen 
oder „surreal“ – doch das wäre dann auch die Gefärdung ihrer Ein-
bildungskraft, und so bildete ich mir am Ende vielleicht auch nur 
ein,  dass ich mir  nach mißachtung der bloß eingebildeten Gefahr 
zum allerletzten Male etwas „nur“ gedacht oder „nur“ eingebildet 
hab. Vielleicht kann der Tote ja nichts als nur nicht mehr denken ?!  
Welch geringer Verlust also, mit dem Eintreten der Stunde des Todes 
„nur“ mit dem Denken und Einbilden aufhören zu müssen. Soviel 
zur Ironie des Argumentes „nur gedacht“.

     
 „Abergläubisch“ oder im Irrtum ist vielmehr nur derjenige, wel-

cher gelobt, die Welt, die Dinge oder ihre Natur liefen falsch, nicht 
richtig,  nicht  rechtens  oder  ungerecht  − womöglich  auch  noch 
„widernatürlich“ oder widersinnig – also wider den Lauf der Dinge, 
wider das Wort oder Gebot des HERRN oder wider die „Gesetze  
der  Natur“.  Abergläubisch  ist  allerdings  auch,  wer  glaubt  oder 
annimmt,  vermittels  einer  „Personifizierung“  würden  einer  Sache 
oder dem HERRN ein „Gesicht“, zwei Arme und zwei Beine ange-
dichtet,  so  dass  sie  schließlich  einem  Nachfahren  des  Affen  in 
Gestalt und Gemüt gleichkäme. Genaugenommen ist der Ausdruck 
>Person< erst durch Charles Darwin zur Bezeichnung einer men-
schen~ oder affenähnlichen Figur erklärt worden, was der logischen 
oder eigentlichen Bedeutung des Nomens völlig widerspricht. Das 
ist nur eine der vielen Früchte des blühenden Widersinns, und somit 
ebenfalls ein Akt wider den Willen des Gerechten. „Verflucht sei der  
Acker um deinetwillen“, sprach der HERR: „...nicht um meinetwil-
len, mein lieber Adam!“ Den Nachruf „...nicht um meinetwillen ...“ 
konnte der  Autor dieser  Legende nur deshalb  nicht  unterbringen, 
weil sich dafür, dass der vermeintliche Irrtum oder Fehler logische 
Konsequenzen hat,  allein der HERR, der Logos oder das Wort ver-
antwortlich zeichnet − für diesen banalen Umstand kann Adam rein 
gar nichts. Das heißt, ein Unrecht in der gerechten Welt sieht nur 
der, welcher nicht richtig sieht oder urteilt, und auch nur insofern ist 
dann auch ein Unrecht in der Welt  − nämlich eines Adams falsche 
Deutung des Wortes – sein „Wort~“ oder „Ehebruch“ oder halt sein 
Fehlurteil  bezüglich  des  Wesens  und  Zustandes  einer  Welt,  und 
seine dementsprechend falsche Einschätzung oder Formulierung des 
Sachverhaltes.  

Man sagt zwar, hierbei handle es sich um einen Fluch, den Gott 
gegen die Welt aussprach, aber man vergißt dabei auch, in welch‘ 
unmittelbarem Zusammenhang dieser vermeintliche Fluch zu eines 
Adams  >Ausflüchten< in  seiner  Antwort  auf  die  göttliche  Frage 



steht − nämlich in einem ebenso wirklichen wie wörtlichen Zusam-
menhang. Indes tat der HERR nichts weiter als Adam darüber in 
Kenntnis zu setzen, dass der sich nun auf der Flucht befindet, und 
dem Verfolgungswahn unterläge. Dieser Fluch ist also nichts ande-
res als die göttliche Kommentierung des adamischen Vergehens, ein-
schließlich  der  Voraussage,  wie  ihm  die  „Welt“  (eigentl.  „die  
Ackerei“)  infolge  diesen  mentalen  Bruches  nun  zwangsläufig 
erscheinen muß, nämlich ebenso falsch wie schmerzhaft und unge-
recht, obwohl sie gerecht ist und gut. 

Quasi: „weil du dich hast in die Irre leiten lassen, wirst du dich  
nun auch bei aller Arbeit anstellen wie der dummen Rindviecher al-
lerdümmstes,  und  enorm  viel  an  Mißerfolg,  Mißverständnissen,  
Neid und Schmerzen  einfahren  – das  ist  ganz normal.“ Der  ver-
meintliche „Fluch“ ist nichts als nur eine Aufklärung Adams, wel-
cher da noch nicht einzuschätzen wußte, was ihm nun aufgrund des 
erblichen (überlieferten) „Dachschadens“ noch alles  an Folgefeh-
lern bevorsteht. „Du sollst ...“ an Stelle von „du wirst ...“, sagt der 
Schöpfer nur deshalb, weil er seinen Schützling nicht aus der kausa-
len Konsequenz entlassen will, die ja nun tatsächlich „Programm“ 
ist − also nicht etwa deshalb, weil nun das Programm oder die „Vor-
sehung“ abgeändert  werden solle, um Adam für sein Vergehen zu 
bestrafen. Die Worte „Du wirst...“, so wie ich es für die Interpretie-
rung verwendet habe,  hätte  er nur des Falles  gesagt,  da das Pro-
gamm wie vermeint, ein vom ursprünglichen „Programm“ verschie-
denes  hätte  werden sollen,  denn  nur  dann  würde daran  etwas 
gemacht oder verändert werden. Da er aber sagt: „Ich will (=werde) 
dir viel Mühsal schaffen, wenn du schwanger wirst – unter Mühen  
sollst du Kinder gebären“ oder: „Mit Mühsal sollst du dich von ihm 
(Acker) ernähren dein leben lang. Dornen und Disteln  soll er dir 
tragen...“, so spricht er in jedem Falle nur von solchen Veränderun-
gen die sich allein im Menschen verwirklichen werden. Das ändert 
nichts an der Vorsehung, an der „Welt“, an der Mater oder am Acker, 
denn diesen Falles hätte er vielmehr so etwas gesagt  wie: „In Zu-
kunft  wird die Sonne schon nachmittags um halb Drei untergehen,  
und außerdem wird die Schwerkraft um das Doppelte erhöht, wäh-
rend die  Fruchtbarkeit  des Ackerbodens um 98% verringert  sein 
soll“. Doch derartiges wird nicht verkündet,  und falls  hieran nun 
dennoch oder überhaupt Zweifel anzumelden wären, dann noch mit 
am ehesten des Falles, da er Adams handgreiflicher Hälfte (↔„Ge-
hilfin“ von „halbieren“ / „helfen“) Mühsal schaffen zu wollen an-
kündigt, denn nur dieses „Wollen“ kommt dem „Werden“ noch eini-
germaßen nahe (engl.: „I will“ ↔ dt.: „Ich werde“). Das erklärt sich 
aber über den Umstand, dass Eva bislang noch nicht schwanger war, 



und das auch nicht fortwährend ist, sondern so oder so erst werden 
würde. Also zeugt auch das nicht von einer Abänderung dessen, was 
ohnehin vorgesehen war. Die Wendung „sei verflucht“ in direkter 
Rede, täuscht leicht über den Sinn der Wendung „um deinetwillen“ 
hinweg, und somit auch über den Gesamtsinn, demnach das Resultat 
nicht mehr allein auf das Konto eines göttlichen Willens geht, son-
dern in gewisser Hinsicht nun auch von Adam getragen werden soll. 
Kurzum: 

Abgesehen von  eines  Adams  neuer  Anschauung,  hat  sich  im 
Vergleich zu den umständlichen Bedingungen einer Welt vor dem 
Sündenfall (und vor dem Fluch) nicht auch nur das allergeringste 
verändert.  Gott  (ver~)  flucht  nicht  in  einem  Sinne  des  Wortes, 
welcher nirgendwo sonst als nur in den Köpfen diverser Naturwet-
tenschaftler angesiedelt ist – der Fluch, dessen Wirksamkeit empi-
risch  widerlegt  werden  konnte,  weil  dieser  ohnehin  nur  eines 
Wissenschaftlers falsche Vorstellung davon ist, und deshalb freilich 
nicht „existiert“ – denn fluchen (↔fliehen / flehen → Fläche / Flug / 
Flagge  /  Flanke)  heißt  eigentlich  ausweichen,  beziehungsweise 
flicken,  flüchten oder  flunkern.  Strafe  allerdings  − die  logische 
Konsequenz aus jeglichem Vergehen − war schon eines der bezeich-
nendsten  Merkmale des  ebenso ursprünglichen wie  beibehaltenen 
Progammes gewesen. Nur so, und nicht anders geht der Welt aller-
größte  Legende.  Adam kann  sich  stets  aussuchen  wie  die  Sache 
genannt werden soll – das muß er sogar –  aber ob die Nominierung 
dann logisch oder unlogisch ist – gerecht oder ungerecht – das kann 
er sich nicht aussuchen. 

In diesem Zusammenhang ist nun leider Gottes auch noch eine 
andere Frage aufgemacht worden, die aber wiederum und abermals 
nur von eines Adams anfallartig auftretender Dämlichkeit zeugt:

 „Muß ein allmächtiger Gott nicht auch dazu in der Lage sein,  
die Gesetze der Natur außer Kraft zu setzen, und ist die Zusammen-
legung  von  Allmacht  und  Allwissenheit  in  ein  und  derselben  
„Person“ nicht schon allein deshalb ein Widerspruch in sich, weil  
man den Inhalt einer Voraussage nicht zugleich erfüllen aber auch  
abändern, also nicht erfüllen kann? Wie mächtig bin ich noch, wenn  
ich dem Vorausgesagten nicht mehr zuwiderhandeln kann oder aber  
die Zuwiderhandlung nicht voraussehen kann?

 
„Nee“, sag‘ ich: „Das ist weder im ein noch anderen Falle ein  

Widerspruch, denn das Naturgesetz und das Gottesgesetz sind ein  
und dasselbe Gesetz – nämlich im gleichen Maße gesetzt wie gesagt  



– und wenn der oder das Eine wider das Andere agieren können  
sollte, dann verlangte man schon, dass das Gesetz wider sich selbst  
agieren können müßte, und erst dann hätten wir genau das vorlie-
gen, was du einen Widerspruch nennst. Gott wäre dann vilemehr  
>uneins mit sich selbst<, also vielmehr der Zweifel, Zwiespalt oder  
Teufel. Ferner: Weniger mächtig oder geradezu ohnmächtig bin ich  
allem voran genau dann, wenn ich mir das Vorausgesagte alle paar  
Tage anders überlege und dann eben nicht dazu imstande bin, es  
ganz  exakt  nur  so  auszuführen  wie  vorausgesagt  oder  >verspro-
chen<. Vom Vorausgesagten abweichen zu können, ist eben gerade  
kein  Können,  sondern  ein  Versagen  und  ein  Wortbruch.  Können  
kommt nämlich von Kennen, also kann nur der was, der genau nur  
das tut, wozu er sich schon bekannt hat, und zwar eben um so mehr,  
mächtiger und besser, je weniger er vom Bekannten abweicht.  Ät-
schi-bätsch! Wer nicht tut, was er versprochen hat ist ein ohnmäch-
tiger Versager und Ehebrecher. 

 
Im übrigen spielt es auch überhaupt keine Rolle, ob oder dass 

Adam und Eva nicht  „wirklich“ gelebt  oder existiert  haben.  Ent-
scheidend ist allein die Tatsache, das diese Legende das Zeugnis ei-
ner Autorenschaft ist, welche davon zeugt, dass sie sehr gut erkannt 
hat, wie der Hase läuft, und zwar dies um Längen besser, als das die 
allermodernsten  Zeugnisse  nachzuahmen  versuchen.  Etwaige,  an 
der Untersuchung dieses alten Nachlasses ereiferten Wissenschaftler 
täten daher gut daran, sich in selbiger etwas mehr auf die Sache zu 
konzentrieren  und  nur  ein  bisschen  weniger  rumzublödeln,  denn 
bloß herauszufinden,  dass der  mosaischen Genesis  Autorenschaft, 
wenn überhaupt, nicht allein „Moses“ zugesprochen werden kann, 
ist  grad  ebenso  schlau,  wie  herauszufinden,  dass  der  Autor  von 
„Hänsel und Gretel“ nicht wirklich der „Autor von Hänsel und Gre-
tel“ heißt. Wer auch immer die Legende vom Schicksal der Nach-
kommen Adams verfaßt hat, wurde „Moses“ genannt  − und Ende 
der Durchsage! Beweis du mir erst mal, dass du >tatsächlich< Klaus 
oder Helga „bist“ oder heißt, und an Stelle dessen nicht doch bloß 
von anderen einfach so genannt oder getauft wurdest − dann können 
wir weiterphilosophieren, mein lieber Herr Prof. „Dr. Klaus-Helga  
Superschlau“.  In  „Wirklichkeit“ heißt  du ja  vielleicht „Baron Dr.  
Rumpelstielzchen von und zu Münchhausen“, denn so einen banalen 
Lappen vom Einwohnermeldeamt kann man ja in Sachen „Beweis-
führung“ nun schlecht  als  „Beweismittel“ bezeichnen, denn wenn 
doch, dann wäre die Existenz Gottes ja auch schon allein durch di-
verse Papyri bewiesen – nämlich „weil's geschrieben steht“. Selbst 
der  Koran  ist  „gedruckt“ und weitreichend anerkannt,  aber allein 



deshalb nicht schon eine „Verifikation“ seines Inhaltes.
Es gilt also auch das Umgekehrte: Auch nominieren kann nicht 

gescheit,  wer  schon  nicht  gescheit  denken  kann,  und  sowas  wie 
„wahre“, also widerspruchsfreie Aussagen zu machen, ist demselben 
dann  wohl  so  oder  so  kaum möglich.  Wer  das  falsche  sagt,  der 
spricht  auch  nicht  richtig,  denn  es  kann  auch  ganz  unmöglich 
„recht-sprechen“,  wer  schon  nicht  allein  nur  „richtig“  sprechen 
kann. Sprachfehler treten nämlich mitnichten bloß in der unmittelba-
ren  Ansteuerung des  Mundwerkes  auf,  sodass  man vielleicht  lis-
pelte, lallte oder stotterte, sondern auch in der mittelbaren, also in 
der  blanken  >Schlußfolgerung<,  die  dann  eben  keineswegs  so 
geschlossen oder schlüssig ist, wie das Nomen zunächst vermuten 
läßt. Eine Sage oder Legende ist nicht nur ausnahms~ oder gnädi-
gerweise wie eine „Formel“ aufzufassen,  sondern eine Formel ist 
schlicht und ergreifend nichts anderes als eine Legende, Rede oder 
Sage. Es frägt sich daher, ob der Physikus etwa vor hatte zu behaup-
ten, dass die Stromstärke >I< und der Leitungswiderstand >R< nicht 
real oder wirklich existierten, und ob die Legende, derzufolge die 
elektische „Spannung“ (U) das Produkt aus den beiden namentlich 
darin angeführten „Protagonisten“ sei, eher wie ein Ammenmärchen 
betrachtet werden müsse, und daher kaum ernst zu nehmen sei – 
denn es ist ja nur eine „Formel“. Ist diese Sage oder „Formulie-
rung“(!)  nun  „wahr“  oder  ist  sie  „nicht  wahr“?  Haben wir  denn 
überhaupt  eine  Ahnung  davon,  was  dieses  Adjektiv  in Wahrheit 
bedeutet?

 
Julius Cäsar, Kleopatra und Napoleon Bonaparte gelten im übri-

gen NICHT als real existierende Personen, sondern „galten“ als sol-
che.  Sie  existieren  nicht  − nicht  wahr?  Inwiefern  ist  nun  deren 
Auftritt  oder Lebenslauf „wahr“, beziehungsweise „real“  − zumal 
im  Vergleich  mit  der  Tatsache,  dass  der  legendäre  Protagonist 
„Odem“  alias  „Adam“  oder  „Atem“  (türk.:  Adem)  alle  historisch 
erwähnten,  sterblichen Hanswürste  überlebt  hat,  und noch immer 
„real“ existiert?  Welcher von den vier hier genannten ist nun der 
„wirklichere“  − den  Komparativ  mal  ganz  wörtlich  genommen? 
Wörtlich  genommen  redeten  wir  jetzt  davon,  wer  noch  immer 
„wirkt“,  und  wer  schon  allerlängstens  überhaupt  gar  nicht  mehr 
wirkt, weil er noch nichtmal auch nur anähernd so wirklich ist wie 
Adam oder Eva − vom Slang, dem Baum der Erkenntnis und ihrem 
Schöpfer noch ganz abgesehen.

Es stimmt schon: „Wer nicht richtig sprechen tut, der tut auch  
nicht  richtig  denken.“  Diese  Binsenweisheit  bestätigt  sich  schon 



allein am Mißerfolg alljener Wortführer, welchen fortwährend der 
flotte Spruch: „mehr handeln statt reden“ oder: „lieber mehr Taten  
als Worte“ über die Lippen kommt, denn gerade solche Rede zeugt 
davon, dass eine ganz dringende Handlung überhaupt nicht „getä-
tigt“ wurde, nämlich die Einschaltung des Gehirnes vor Inbetrieb-
nahme  des  Mundwerks.  Denn  siehe:  Das  Mundwerk  ist  ein 
„Bewegungsapparat“,  das  Denken  ist  ein  (substantiviertes)  Tun-
wort, und das ordentlich substantivierte Verb heißt nicht etwa eben-
falls  Denken, sondern >Dank<, >Ding< oder >Gedanke<, aber so 
oder so ist das eine Tat oder Handlung, und selbiges gilt  für alle 
>Rede<, >Rat< und >Rettung<. Weil er aber kein Deutsch kann – 
weder lesen,  sprechen  noch schreiben  – kann er  diese Erfahrung 
auch  nicht  jenen  entnehmen,  die  sie  schon  hunderttausendmal 
gemacht und aufgeschrieben haben, sondern muß sie  am eigenen 
Leib machen. Und in der Tat: Es sind hinter solchen flotten Sprü-
chen und Widersprüchen nichts als nur tätliche Unterlassungen und 
Versäumnisse zu entdecken − Untaten im wahrsten Sinne des Wor-
tes  − also  Untätigkeiten. Richtig sprechen und Rechtsprechen sind 
ganz selbstverständlich ein und dasselbe, also empfindet, erfährt und 
erlebt nur der ein Unrecht, der wie schon sein legendärer Urgroßva-
ter alias Adam, mit dem Wort, beziehungsweise die Ehe bricht, also 
immer nur der, welcher ebensowenig recht~ wie „richtig“ spricht. 
Total logisch!

Dass man in der inzwischen gängigen Auffassung vom Wesen 
und Vorgang eines „Ehebruches“ nicht den per Definition >Wort< 
absolut tödlichen Wortbruch erkennt, ist noch mal ein ganz anderes 
Problem, ebenso wie die banale Tatsache, dass eines Abiturienten 
Deutschkenntnisse und textanalytische Ausbildung nicht nur nicht 
ausreichen um auch den Inhalt älterer Texte zu verstehen, sondern 
eben dieser  edlen Absicht  oder  Befähigung genau zuwiderlaufen. 
Weder schrieb Mose „verschlüsselt“ noch verfehlten altgriechische 
oder deutschsprachige Übersetzer die eigentliche Aussage − es kann 
vielmehr der deutsche Leser kein Deutsch – jedenfalls nicht deuten.

       
Das Adjektiv >deutsch< verhält sich rein etymologisch betrach-

tet völlig synonym zum Adjektiv >deutlich<, denn es beruhen alle 
beide  auf  dem Stammlaut  (gr.)  >thein<,  welchem nebst  >Theos< 
und >Deus< auch  die  deutschen  Verben  >zeihen<,  >zeigen< und 
>deuten< abgeleitet sind  − sogar >sein,  sein und Sein<,  also das 
Verb, das Possesivpronomen und das Substantiv. Im Griechischen 
heißt es nur >sehen< oder >schauen<, aber es gilt natürlich genauso 
für die Griechen, dass auch derjenige Grieche nicht richtig sprechen 
kann, welcher schon nicht richtig denken oder dichten kann. Ande-



rerseits  ist  auch  einem  Fisch  oder  Taubstummen  nur  schwer  zu 
unterstellen, dass er ebensowenig denke wie rede. Doch siehe:

Der vielleicht etwas ungeschickt formulierte Satz behauptet so-
zusagen, dass die Sprache oder das >Sprechen< mitunter mehr dem 
Denken gleichkommt als das Denken dem Sprechen, was also soviel 
heißen soll wie die andere Aussage, dernach sich Sprache nicht al-
lein >laut gesprochen< äußert, wie viele Menschen annehmen, son-
dern vielmehr das Vermögen bezeichnet, sich laut und / oder leise zu 
äußern. Sie plädiert nahezu für eine längst in Vergessenheit geratene 
Synonymität zwischen „lauterem“(!) Denken oder Dichten und ent-
sprechend „leiserem“ Sprechen, wofür also wahrlich erst wieder in 
Erinnerung  gerufen  werden  muß,  dass  das  Adjektiv  >leise<  wie 
>listig< (List)  oder  >Liste< (Leiste),  mit  dem Imperativ  >lese< , 
>lasse< oder >leiste< verwandt ist. 

Der etymologische Witz dabei: Es bedeuten schon die beiden 
Komparative >lauter< (→ geläutert!)  und  >leiser< sogut  wie ein 
und dasselbe, sodass man durchaus und dem Sprichwort synonym, 
auch sagen dürfte, dass man den Wald vor lauter(!) Bäumen nicht 
mehr >lese<  − weder lese, noch leiste oder fasse – aber >sehen< 
dann so oder so nicht. Ergo: Bäume sind laut genug, denn auch groß 
und  deutlich  genug,  aber  das  amtierende  Deutsch  vielleicht  bloß 
noch zum an die Wand werfen. 

Beide Vokabeln, also sowohl >laut< oder >Laut< wie auch >lei-
se< oder >(Aus-) Lese<, gehen auf eine gemeinsame Wortwurzel zu-
rück, die allerdings grammatikalisch mehr dem Imperativ als dem 
Adjektiv  gleicht,  da  sich  ganz  offenbar  von diesem alle  anderen 
Wortarten (wie etwa der Infinitiv, das Substantiv, Adjektiv, Partizip, 
etc.) ableiten. Die „Wurzel“ allen möglichen Wortlautes ist die „Be-
fehlsform“, und die „Befehlsgewalt“ entsspicht dann auch weiteste-
gehend  dem  Sinn  und  Zweck  jedweden  Lautes,  in  welchem  
schließlich vielmehr eine Wesenheit zu begreifen, als ein >Inhalt<  
zu suchen ist. 

Der Imperator hieß einst seinen Schützling Adam die Ruhe zu 
bewahren, und allen Dingen, welche er diesem vorstellig machen 
würde, einen Namen zu verpassen, und Eva schließlich, hieß ihren 
Mann Holz holen: „Hol’s!“  Das heißt, >heißen< ist nicht nur ein 
Synonym  für  >lauten<,  sondern  auch  eines  für  >befehlen<  oder 
>gebieten< womit zunächsteinmal nur angedeutet sein soll, wie lan-
ge dem Menschen diese Natur des Wortes schon bekannt ist.  „A 
priori“  oder  von  vorneherein –  das  heißt  auch  „einer  Vorfah-
renschaft zufolge“ – korrespondiert das >Wort< ganz eng mit den 
Nomen >Gebot<, >Bote< und >Botschaft<. Die jüngeren Kollegen 
einer  entsprechend  jüngeren  „Linguistik“,  allen  vorran  die  einer 



„analytischen Philosophie“ glauben nämlich in selbiger Angelegen-
heit eine ganz nagelneue Entdeckung gemacht zu haben, die  nun 
zwar in gewisser Hinsicht tatsächlich ganz neu ist, allerdings auch 
ebenso falsch: Die vermeintliche Entdeckung, dernach das Wort in-
sofern „zweiteilig“ begriffen werden müsse, als sich ein vom bloßen 
„Wortlaut“  wesentlich  verschiedener  „Inhalt“  unterscheiden  lasse, 
welcher dem Laut unmöglich anzusehen sei. Den Analysanden ist 
dabei lediglich die winzige Kleinigkeit entgangen, dass sie ihre Ana-
lyse nicht am Wort vollzogen, sondern nur an ihrer Auffassung da-
von, also eher an sich selbst. Das alte Wissen um die Befehlsgewalt  
des Wortes oder Lautes verlor man unterdessen ganz aus den Augen. 
Des Falles aber, da sich ein Wortlaut tatsächlich von einem im Ge-
dächtnis  des  Redners  ansässigen  „Inhalt“  unterschiede  − zumal 
„wesentlich“ oder „dem Wesen nach“ − haben wir es selbstverständ-
lich mehr mit einem Problem des Redners zu tun, als mit einem des 
Wortes, des Logos oder des Verstandes. Hier eine Unterscheidung 
zu treffen, bot sich viel dringender an, denn allein die Präpositionen 
in  den  alten  Wortwendungen:  „bei  Verstand“,  „bei  Sinnen“,  „bei  
Trost“ oder „bei Bewußtsein“, hatten ja schon angemerkt, dass der 
Logos nicht mit dem Mann oder >Mahnen< in eins fällt − auch nicht 
mit  der  Frau.  Andererseits  ist  diesen  jungen „Empirikern“  so  ein 
Lapsus auch nicht groß zu verdenken, denn soviel kommt halt nun-
mal dabei heraus, wenn man sein kleines bißchen eigene „Empirie“ 
aus dem ganz neuen Wagemut eines „Greenhorns“ oder Neugebore-
nen, gegen die große, überlieferte Empirie aus dem Wagemut und 
der Leidenschaft, Feldforschung oder Überlegung mehrerer hundert 
Generationen meinte einwechseln zu können, weil die ja vielleicht 
„geistig“ noch nicht ganz auf der Höhe waren, und überwiegend nur 
blödes Zeug überlieferten. Also: „nix für ungut − das kann schließ-
lich jedem Trolo mal passieren.“ Mir genügt, in diesen wenigen Sät-
zen zur Sache untergebracht zu haben, dass der in analytischer Phi-
losophie  gesuchte  „Schlüssel  zur  Sprache“  (Baustelle: 
„Bedeutungstheorie“) schon längstens er~ und bekannt war, und le-
diglich an die „Halbgöttin“ >Eva< verfüttert worden ist − verloren, 
geopfert, preisgegeben, ver~ oder ge-gessen. Selbst zu Zeiten Ari-
stoteles’ und des Protoetymologen Zenon, war der Schlüssel bloß er-
innert oder wiederentdeckt, aber auch bis heute nur erneut und aber-
mals verschlampert worden.

1.2  Das Wort ist Gebot

Der Inhalt eines Wortes, einer Vokabel oder auch nur irgendei-
nes sprachlichen Zeichens, ist also besser nicht zu verwechseln mit 



dem, worauf die meisten Menschen mit dem Finger deuten, wenn 
sie dir einen solchen vor Augen zu führen suchen. Die Leicht~ oder 
Gutgläubigeit des kleinen Kindes oder „Christus“ (↔ Christkind) 
wird da nur schamlos ausgenutzt von sowohl sittlich wie auch mora-
lisch  völlig  fehlgeleiteten  Personen,  welche  die  ewige  Abfragerei 
von  eines  Wortes  eigentlicher  Bedeutung  am liebsten  für  immer 
abschaffen, abtreiben, kreuzigen oder sonstwie verhüten würden, da 
sie der spontane Versuch, die Deutung des Wortes allein unter Ver-
wendung anderer Worte zu erledigen, nur immer wieder daran erin-
nert, dass sie’s heute ebensowenig können, wie schon seinerzeit ihr 
Urgroßvater Adam, als der Logos ihn danach fragte, wie diejenige 
Person und Gehilfin nochmal genannt ward, welche sich soeben an 
den Früchten des Baumes der Erkenntnis zu schaffen machte. Das 
ist  die  eigenliche  „Indikation“  zur  Verhütung jeglicher  Wiederge-
burt: das Unvermögen eines Affen, die vielen verschiedenen Bedeu-
tungen aller infragegestellten Worte zu beantworten, ohne zu irren 
oder zu lügen. Schon den Altvordersten hat diese Frage in die aller-
größte  Verlegenheit (Adams 
„Scham“!)  geführt,  denn  daran,  dass  er  diesem Langfinger  aller-
höchst  selbst  die  treffendste  Bezeichnung zuwies,  konnte  er  sich 
schon noch erinnern: „Fleisch von meinem Fleisch, und Bein von  
meinem Bein“.  >Mein< Fleisch jedoch, ist  selbstverständlich nur 
solches zu nennen, welches nichts anderes tut oder läßt, als eben nur 
das, was ich >meine< oder >minne<, denn sonst wärs ja auch nicht 
„mein“ Fleisch,  sondern >deins<,  >seins<,  >ihres< oder irgendje-
mandes sonst.  Im Badischen sagt  man ohnehin „minns“ – „minn 
Fleisch un minni Gnoche“. Für jemanden der die Schuld an etwai-
gen  Verfehlungen gern  auf  andere  schiebt  − oder  bei  sich  selbst 
sucht (!) − also generell viel lieber >beschuldigt< und vor~ oder ver-
urteilt,  als verzeiht oder versteht, ist die Ausrede, derzufolge man 
sich ganz unmöglich darauf verlassen könne, dass ein angetragenes 
oder überliefertes  Wort  in  jedem Falle  nur das meint,  wonach es 
klingt, nur allzu typisch. Darin unterscheidet sich ein Vertreter der 
jüngeren  Etymologie  nicht  auch  nur um ein Jota  vom gefallenen 

Wenn  das  Wort  nämlich  immer  nur  das  meinte,  wonach  es 
klingt, dann müßte man sich mittlerweile schon bei allen möglichen 
Ausrutschern immer den Spruch gefallen lassen: „siehste, die Alten  
haben’s ja gleich gesagt − eßt nicht vom Baum der Erkenntnis des  
Guten und des Bösen ... − das konnte ja nur schief gehen“. Das sagt 
außerdem grad ebensoviel wie: „Tja − du wolltest ja nicht hören − 
du wolltest dir ja unbedingt beide Beine brechen“, und dies wie-
derum sagt schon grad ebensoviel wie: „Tja − dein Hirn taugt halt  



grad ebensoviel wie dein Gehör, also gar nichts, und wenn du dich  
nicht schleunigst in besserem Gehorsam übst, dann hast du bald  
zum allerletzten mal auch nur irgendwas gehört “. Das hieße außer-
dem, dass man allein des Ausrutschers  wegen,  keinen Grund zur 
Klage hätte, und von daher auch kaum Trost  von anderer >Warte< 
als  ebender  erwarten  dürfe  − Warte,  Wort  und  Trost   (↔ engl.: 
„truth“) sind ein und dasselbe  − doch selbst das ist noch gar nicht 
der  Aussage  allerschlimmste  Interpretation.  Eigentlich  heißt  es: 
„nomen est omen“  − die Zukunft ist (in gewisser Hinsicht) schon 
aufgeschrieben,  vorausgesagt,  vorgeschrieben  und  festgelegt,  und 
eben das ist es, womit sich so mancher Haudegen am allerwenigsten 
abfinden  will,  da  ihm das  kleine  theoretische  „Hintertürchen“  in 
eines Menschen Willens Freiheit grad ebensowenig bekannt ist wie 
das wahre Wesen seinerselbst.  Mit der Vorstellung, dass die Über-
lieferung den Lauf der Dinge schon längstens und so gut wie voll-
ständig erfaßt hat, kann sich ein Forscher oder Abenteurer nicht gut 
abfinden, denn das heißt ihm in etwa soviel wie die Aussage, der-
nach sein Tatendrang keinen Nutzen hätte, nich gefragt wäre, nicht 
auch nur irgend einen Sinn hätte oder auch nur irgendeinen ander-
weitig  rühmlichen  Zweck  erfüllen  könnte.  Er  käme  sich  erstmal 
vollkommen  überflüssig  vor,  denn  zunächsteinmal  identifiziert  er 
sich auch über nichts anderes als nur diesen ihm eigenen Forscher-
drang. In diesem Stadium ist er noch selbst der Held und Heiland, 
und sein Drang ist der, wider den Dämon Lilith, welcher zunächst-
mal nur im Busch raschelt aber kaum zu entdecken ist – auch nicht 
wenn man im Busch nachsieht. Schon als vier~ oder fünfjähriger 
betrachtet er es als seine ureigenste Aufgabe oder Berufung, seiner 
Mutti von jeder Vorgartenodyssee ein anderes Kriechtier mit nach-
hause zu bringen – stets in der Überzeugung, mit noch nie gesehe-
nen „Neuigkeiten“ aufwarten zu können und der Mutter einen riesen 
Dienst in Sachen Erkenntnis, Aufklärung und Erfahrung zu erwei-
sen. Was steckt da wohl dahinter? 

Des anderen Falles jedoch  − des Sündenfalles nämlich  − kann 
man sich immer mit der fadenscheinigen Erklärung aus der Affäre 
ziehen, derzufolge keineswegs klar war, wie die Vokabeln der War-
nung zu deuten seien, denn in Sachen Deutung erklärt einem jeder 
Halodri  was  anderes,  bis  man schließlich  nicht  mehr  weiß,  wem 
oder was man glauben darf. Die womöglich schon vorgeschriebene 
Zukunft wäre dann noch bestenfall „kryptisch“, also wenigstens so 
„ähnlich“ wie völlig offen und unbekannt.

Allerdings:  In  der  Praxis  oder  „in  Wirklichkeit“  gleicht  diese 



Erklärung vielmehr  einer  250  Seiten  umfassenden  Doktorarbeit, 
nebst 898 anderen Doktorarbeiten aus aller Herren Länder und zum 
nahezu selben Thema. Da grenzt es schon bald an ein Wunder, das 
Moses  die  selbe  auf  nur  ganz  wenige  Worte  zusammenzufassen 
wußte: „Das Weib sprach: Die Schlange betrog mich, so dass ich  
aß, ich Aas“.  Das heißt, der „Slang“ ist seine Erklärung, also die 
Gerüchteküche – eine unter Bauerntrampel tradierte „Saugoschen“ 
oder eine akademisch organisierte Klugscheißerei, beziehungsweise 
eine Sophisterei, Dummschwätzerei und eine stets damit einherge-
hende Hochstapelei, wie sie noch einmal zum Ende der babyloni-
schen Hochkultur ein wohl zuvor nie erreichtes „Ausmaß“ annahm 
− besser: „Höhe“(!). Heute sucht man aufgrund der doppeldeutigen 
Wortwendung  nach  den  verschütteten  Fundamenten  oder  Ruinen 
einer hochbautechnischen Superlative damaliger Zeit, und so kann 
man  sich  gut  vorstellen,  um  wieviel  vergeblicher  alle  damalige 
Mühe aufgebracht ward, als das gepflegte Kauderwelsch vielleicht 
noch  viel  größer,  aber  auf  jeden  Fall  an  der  Tagesordnung  war. 
„Energieverschwendung“ an allen Ecken und Enden – der Weg und 
die  Plackerei  umsonst.  Früher  hieß  das  „vergebene  Liebesmüh‘“. 
Man sucht auch heute vergebens, denn von einem solchen (idioma-
tisch begriffenen) „Turmbau“ ist auch nirgends die Rede. Der Slang 
brachte reihenweise Hochkulturen zu Fall mitsamt aller >Hoch-sta-
pelei< und aller höheren Stapel  − ob nun aus Steinen, Lügen oder 
Fehldeutungen errichtet. Modernere Beispiele dafür, liste ich weiter 
hinten auf, denn jedes einzelne verlangt enorm viel Worte, Aufmerk-
samkeit und eine besondere Offenheit für die vielen verschiedenen 
Fachbereiche,  in  welchen  die  vielen  Worte  fachmännisch  verun-
glimpft worden sind, und dabei habe ich nun ja noch nicht einmal 
das angeschnittene Thema >heißen, befehlen und lauten< zuendege-
bracht − Synonyme des „Gebietens“, welches seinerseits wiederum 
mit dem >Gebiet< („Imperium“ / engl.:  empire / dt.:Empirie), dem 
Gebet, der Bitte und dem Gebot („Imperativ“) verwandt sind − fer-
ner mit Beet, Bett, Biss (bisschen), Boss, Boot, (engl.) bottle,  battle 
and beat, und (dt.) >bass< nebst >besser< und >böse<. >Arbeiten< 
wie „erbitten“ oder „abbeißen“ gehört auch noch mit in diese Rotte 
der Wortverwandten − daher nämlich der Spiegelvers: >ora et lab-
ora< − bete und er-bete! Aus >erbete< wurde >arbeite<. Doch nu’ 
erstmal eines nach dem anderen: 

Wir waren zunächst bei der gemeinsamen Lautwurzel der Voka-
beln >laut /  leise /  Laut /  List /  lesen< stehengeblieben, dem ich 
noch anzumerken gedachte, dass auch der Imperativ „laute“ soviel 
wie „heiße“ heißt. 



Wer Gabriele heißt, der heißt und gebietet einem gleichnamigen 
Leib, denn der Gebieter hat bekanntlich keinen Eigennamen, und 
wer im Stande ist, diesen simplen Sachverhalt erst mal nur so wie 
wörtlich  angezeigt  oder  „überliefert“  hinzunehmen,  der  wäre  auf 
dem  Weg  zur  so  nachdrücklich  empfohlenen  Selbsterkenntnis, 
schon ein gutes Stück vorangekommen. Andere nehmens nicht so 
hin  wie überliefert,  denn dann müßte man das Verb >heißen< ja 
wörtlich  nehmen,  und leugnen,  dass  ein  und derselbe  Laut  nicht 
zweierlei Inhaltes sein kann. Heißen heißt nichts als nur heißen, aber 
die amtierenden Linguisten sind ja nun der Meinung, da sei noch ein 
anderer Inhalt als der sicht~ oder hörbare, wonach also auch denk-
bar  sei,  dass  ein  und dasselbe  Wort  verschiedene  „Bedeutungen“ 
habe,  und  demenstrprechend  unterschiedlich  verwendet  werden 
könne und darum auch  unterschiedlich verwendet worden ist.

Ganz  sicher  ist  die  genaue  Lautug  der  ältesten  Wurzel  nicht 
mehr  auszumachen,  aber  soweit  anhand  alter  Textquellen  noch 
zurückverfolgt werden kann, steht sie lautlich zwischen >lause< und 
>lithe< ↔  lassen  

lasten
letzen 
lesen 
losen 
lotsen
leiten 
leisten
laden   ↔  Lade(n) 

 Latte
 Leiste 
 Liste
 Last
 Lust
 Los 
 Laus
 Laut
 Laute
 Leute 
 Lotto 
 Letter
 Leiter
 Liter   ↔  Literatur 

Diese  Anmerkung  ist  deshalb  besonders  wichtig,  weil  schon 



auch so aller Grund zu der Annahme bestand, dass das Denken in 
einem  ganz  unmittelbaren  Zusammenhang  mit  dem  Wirken  und 
Werken einer >natürlichen Auslese< steht, welche ja nun zumindest 
(evolutions~)  theoretisch  ebenfalls  den  Imperativ  >lese<  bemüht 
hat. Ich werde also vom bloß vorgeschützten Sprachvermögen über 
das äußerst dürftig gepflegte Rechtsprechvermögen bishin zur nega-
tiven Selektion des ganz und gar unvermögenden Atheisten einen 
weiten Bogen schlagen, und trotz aller Bemühungen um die sachli-
che  Nüchternheit  einer  thematischen  Einschränkung,  auf  alles  in 
dieser Hinsicht Ansprechbare, und bislang schon An~ oder Ausge-
sprochene  näher  eingehen  müssen.  Der  Aufsatz  gestaltet  sich 
dementsprechend umfangreich. 

2. Der etymologische Gottesbeweis

2.1 Sache, Suche und Sage

>Sprache<  als  ein  Nomen  für  die  Fähigkeit,  >sich<  auszu-
drücken  oder  mitzuteilen,  sagt  nicht  mehr  noch  weniger  als  das 
Nomen >Sach-verhalt<, ganz wörtlich genommen, indes sich ja nun 
hie wie da jedwede Sache so oder so (zu einer anderen Sache) ver-
hält.  Die  drei  geläufigsten  Beispiele  für  diesen  Umstand  heißen 
unter anderem >Unterhalt< (↔ Unterhaltung), >(Wort-) Verwandt-
schaft< und wie vielleicht noch einigen Lesern aus dem Physikun-
terricht  gut  bekannt,  die  >kommunizierenden  Röhren<.  Darüber 
hinaus jedoch, bleibt wie schon eben, auf eine besonders wichtige, 
nominale Verwandtschaft hinzuweisen: Auch das Nomen >Sache< 
wie >Suche< (↔ Gesuchtes)  geht  mit  den Nomen >Sage< nebst 
>Zeuge,  Zeug und  Zeugnis<  auf  eine  gemeinsame  Lautwurzel 
zurück. Dieser Sach-verhalt (!) vermag dann auch den Grund dafür 
anzuzeigen,  dessenthalben  die  amtlich  oder  juristisch  untersuchte 
Differenz zwischen einer Aussage Hinzens und einer Aussage Kun-
zens,  ebensogut „in  Sachen:  ~“ oder  „in  der Sache: Hinz  gegen  
Kunz“ genannt werden konnte. Sache und Sage sind sich also wohl 
mal weitgehend synonym gewesen, beziehungsweise lautlich oder 
nominal noch viel näher gestanden − ebenso das (überlieferte) Wort 
und die >Warte< (↔Vers /  Ferse), womit sich das zum Ende des 
vorigen Kapitels hin provozierte Mißverständnis hoffentlich klärte: 
>Trost< und (engl.) >truth / trust< (= Wahrheit / Vertrauen) sind alte 
Verwandte, und so korrespondiert das per verbum Vorausgesagte mit 
dem Wesen des Trostes. Allein das Wort ist dem Menschen ein Trost 



– nicht das  Idiom. Der allgemeinen Verunsicherung bezüglich der 
eigentlichen Bedeutung der ein oder anderen Vokabel entspricht nur 
das Unvermögen, die „Eventualitäten“ widerspruchsfrei (= fehler-
los) in Worte zu fassen, denn das bedeutet auch, sie nicht zu „(be-)  
kennen“. An dieser Stelle muß dann auch noch angemerkt werden, 
dass  eine  biblisch  erwähnte  „Voraussage“  (Prophezeihung)  keine 
Voraussage  im Sinne  der  „Wettervorhersage“  ist,  denn der  Aber-
glaube an Vorhersagbarkeiten dominiert vor allem die Naturwissen-
schaften  –  nicht  die  Religionen.  >Vor-aus-sagen<,  genauso  wie 
>Weis-sagen< heißt streng~ oder wörtlich genommen nur Aussagen 
>vor< Zeugen – also „sagen, was man weiß“. Das Gegenteil davon 
nennt  sich  „Schwarz-sehen“,  denn >sehen< ist  auch  mit  >sagen,  
sein und zeihen< mehr als nur verwandt.

Ebenfalls möchte ich noch gleich zu Beginn anmerken, dass ich 
aus gewissen Gründen die  sogenannte >Wortwurzel< nicht  länger 
so,  wie von deutschen Etymologen bezeichnet,  sondern nur noch 
>Wurzel< oder >Lautwurzel< nennen werde, und dass ich auch in 
der vereinzelten Absicht, allein oder vorrangig auf das Nomen eines 
Nomens  hinzuweisen,  nicht  immer  das  Nomen  >Nomen<  oder 
>(Wort-)Laut< davorsetzen möchte, denn das fortwährend wieder-
kehrende Resultat kann einem Leser recht schnell die Leselaune ver-
derben.  Stattdessen  also,  setze  ich  den  betroffenen  Ausdruck  des 
öfteren in Anführungs~ und Schlußzeichen, und überlasse es dem 
Urteilsvermögen des Lesers, darüber eine Entscheidung zu treffen, 
ob die kontextuelle Tauglichkeit der so gekennzeichneten Vokabel 
eher angezeigt  oder  infragegestellt  ist,  denn dieser  Frage  gilt  die 
angefangene  Erörterung  eigentlich  ganz  insgesamt  –  jedenfalls 
größtenteils – und kann unmöglich immer gleich in der unmittelba-
ren  Umgebung  des  jeweils  markierten  Terminus  geklärt  werden, 
zumindest „restlos überzeugend“ ganz bestimmt nicht.  Ein echter 
Beweis  –  eigentlich  eine  >Beweisführung<  − unter  Vorlage  oder 
Anzeige eines allen Zeugen sinnlich wahrnehmbaren Beweisstückes 
(№1A/a-a), wird es dann aber auch hinsichtlich der schon vielerseits 
angezweifelten  Existenz  eines  >Gottes<  trotzdem,  denn  auch  für 
dies gilt  es lediglich zu beweisen, dass das Nomen >Gott< keine 
Variable ist, der man ganz x-beliebige Inhalte unterstellen kann. Ein 
Atheist deutet das Nomen nicht, sondern definiert es – das ist ein 
himmelweiter Unterschied, denn Definitionen unterscheiden sich in 
nichts von den bloßen Behauptungen der Form: „412 = Elf“. Sie 
werden ganz willkürlich festgelegt, und entbehren ihrer Verifikation 
schon „per Definition“. Zwar ist die Sache mit der Definition schon 
per Definition derart definiert  und geregelt,  dass es in der Praxis 



nicht ganz so einfach gehen sollte wie von mir dargestellt, aber das 
führte eben trotzdem keineswegs und nirgends dazu, dass man es 
sich  tatsächlich  schwerer  macht  als  ganz  ausgesprochen  einfach, 
und zwar gerade in der Praxis.

 Die  Bedeutung hingegen,  ist  von menschlichem Dafürhalten 
ganz und gar unabhängig. Sie ist unveränderlich, eindeutig, und des-
halb „beweisbar“. Wenn schließlich bewiesen ist, dass das Nomen 
Gott gerade ebensoviel wie Guss bedeutet, dann  ist auch bewiesen, 
dass der  Atheist die  Existenz eines  Gusses (das Gießen)  leugnet, 
sich indes schon in eigener Rede widerspricht, also nicht mehr ganz 
sauber  tickt.  Soweit  möchte  ich  den  Leser  darüber  schon mal  in 
Kenntnis gesetzt haben, um ihn nicht mit der idiotensicheren Erläu-
terung etymologisch-kontextueller Zusammenhänge vielleicht ganz 
unnötig lange hinzuhalten. 

Der Grund für die jähe Zurückweisung des Nomens >Wortwur-
zel< findet sich dann ebenfalls erst mit der weitläufigeren Ausfüh-
rung  des  vorliegenden  Themas,  welches  also  wie  nun  schon 
angedeutet und soweit wohl auch gut einzusehen, nicht nur der Got-
tesbeweis oder der Beweis an sich sein kann, denn der allein ist auf-
grund seines unmittelbaren Bezuges zum Stammlaut des Nomens 
>Theorie<  (≈ 
Darstellung /  Betrachtung) so gut wie „garnichts und alles“. Der 
bloße Beweis hätte sich bei Lichte betrachtet in Null-Komma-Nix 
erledigt, denn diesen leistet allein  der Laut im Vergleich, dem der 
Atheist nun nichts vergleichbares entgegenzusetzen hat – jedenfalls 
nichts  greifbares.  Den  Nomen  Tat,  Tod oder  Tausch,  gleicht  das 
Nomen >Theos< weitaus mehr, als dem völlig aus der Luft gegriffe-
nen Gefasel des Atheisten bezüglich ein und derselben Vokabel. Das 
misteriöse Ding, welches zwischen seinem Gefasel (seiner Vorstel-
lung) und besagter Vokabel den Bezug herstellen soll, kann er nie-
mandem zeigen, niemandem sichtbar, hörbar oder sonstwie deutlich 
machen, da es schlichtweg nicht existiert – außer natürlich in seiner 
Einbildung.   Seine  auf  den  Punkt  gebrachte  Aussage:  „Gott  ist  
nicht“ (G. existiert nicht) gleicht prizipiell nur der Aussage: „Vier ist  
Neun“ oder „Acht ist Null“. Wie auch wollte er dem entsprechend 
beweisen,  dass „Nudel“ gleich „Bier“  ist  oder  heißt?  Von „Bier“ 
unterscheidet sich des Atheisten Gefasel nun nur noch dadurch, dass 
das Gefasel eher aus hundert, zwei~ oder dreihundert Silben besteht, 
als  aus nur einer,  aber  vor dem Ist-gleich-Zeichen  steht  trotzdem 
bloß  G,  O,  T und  T.  Wie  soll  sich  das  nun gegenseitig  gerecht, 
gleich oder wenigsten „ähnlich“ werden? >Gott< gleicht noch nicht-
mal >Deus<. Wer behauptete, dass Gott Deus ist, hat vielleicht im 



Sekundenbruchteil eine meilenweite Argumentationskette zum Zwe-
cke  einer  anderen  verbalen  Abkürzung  für  ein  und  dieselbe 
Umschreibung  hinter  sich  gebracht,  und  zwar  unbewußt,  woran 
auch liegt, daß er dieselbe nicht so ohne weiteres ins Bewußtsein 
rufen, und verbal präsentieren kann. Wahrscheinlicher ist allerdings, 
dass er hierbei einfach nur nachplappert, was ihm irgendein Prediger 
im Chor mit den Glaubensgenossen vorgeplappert hat – immer wie-
der, bis es saß. In diesem dann allerhöchst „finsteren“ Gebiet, sind 
Beweisführungen nicht machbar,  und der „Glaube“ auch dement-
sprechend  „wackelig“,  (engl.)  „weak“,  „schwach“  und  leicht 
angreifbar. >Gott< gleicht allerdings sehr seinen Ahnlauten >Guss< 
und  >Kuss<,  denn  gemeinsam  mit  Kasse,  Katze,  Kotze,  Küste 
(↔Riff /  Rippe;  frz.:  Cote d‘azure),  (frz.)  Kotelett,  Gasse,  Gatte, 
Güte (↔Hab u. Gut), Gote, Gutta, Kutte und Kette, gehen alle drei 
auf eine gemeinsame Lautwurzel zurück, welche auch den Nomen 
„Kaution“ und „Kausalität“ zugrundeliegt. (Lat.) „causalitas“ heißt 
Gottheit,  respektive  Göttlichkeit.  Dem  Gläubigen  stehen  solche 
„Indizien“,  welche  allesamt  nur  für  die  Rechtschaffenheit  seiner 
Lehre, Aussage oder Behauptung sprechen, gleich scharenweise zur 
Seite. Freilich sind das zunächst nur „Indizien“, aber der Ungläubige 
hat ja noch nicht einmal nur die, und außerdem ist es aus selbigem 
Grunde keinesweg statthaft,  das  >Indiz< bezüglich  einer  Beweis-
kraft dem >Beweis< hintanzustellen. Wörtlich genommen kann auch 
der Be-weis nicht mehr als nur zeigen,  an-zeigen oder „indizieren“, 
also sind der Beweis und das Indiz ein und dasselbe Ding.

Das lateinische Nomen „causa“ kommt von altlateinisch „cudo“ 
– alle  beide ihren  semantischen Inhalten nach,  den  neuhochdeut-
schen  Ausdrücken  >Grund<,  >Anstoß<,  >Schlag<,  >(Ur-)Sache< 
oder >Anlaß< vergleichbar – zumindest aber sachverwandt. Es ist 
deren Existenz, welche der bekennende Idiot leugnet, und dies eben 
nur weil er ein Idiot ist, seinem eigenen Gehör den Glauben oder 
das Vertrauen verweigert,  und darum schlichtweg gar nicht  weiß, 
wovon die Rede ist sobald er irgendeine vernimmt oder irgendeine 
von sich gibt. 

Wenn ich Eva heiße,  und  Eva  Adam Holz  holen  heißt,  dann 
heiße ich Adam Holz holen, wenn auch über den Umweg „Eva“, 
aber weder ich noch der Linguist kann dem Wort „Sprache“ befeh-
len, dies oder jenes zu tun oder zu bedeuten – das kann noch nicht 
mal das Wort >Sprache<. Das Wort >Sprache< oder >Spruch< erin-
nert jedoch an das Wort >Sprung< – das kann es – es kann an ähnli-
che Worte erinnern. Sprache kann also nicht „laut Reden“ heißen, 
denn  „heißen“  meint  „veranlassen“,  „befehlen“  oder  „gebieten“, 



und eben das kann die Vokabel nur im Rahmen ihres lautlichen Cha-
rakters. Jedes Wort ist dem Hörigen „Gebot“. Der Wortlaut veran-
laßt  den neugeborenen Hörer zunächst  nur zu solchen zerebralen 
Aktionen, welche zur Nachahmung dieses Lautes erforderlich sind. 
Die  davon abgeleitete  somatische  Aktivität  beschränkt  sich  somit 
erst  einmal  auf  die  fühlbare  Steuerung  des  Kehlkopfes  und  des 
Mundwerks, welche jedoch bald zu reflektierten (≈ „entsprechen-
den“) Aktivitäten allen übrigen Bewegungsapparates „animiert“, da 
der Neugeborene dementsprechend veranlagt ist. Er ist Nachahmer 
und Nachvollzieher vorgemachter Haltungen, Vorhaltungen und vor-
gemachter Ver-haltens-weisen. Deshalb heißt er „Ibn“, „Ben“ oder 
„Bin / bin“ – das ist der „Sohn“ oder Nachfolger des Vaters, und in 
gewisser Hinsicht auch der Nachfolger „Gottes“ – „bin Gott“ oder 
„Bin Laden“. Man soll es nicht für möglich halten, aber dieses „bin“ 
ist hie wie da nur ein und dasselbe „Bin“ – im Deutschen ebenso 
wie im Jiddischen, Arabischen oder Hebräischen.  Die über die Zei-
ten und Sitten hinweg vorgenommenen Änderungen an der Defini-
tion ein und desselben Wortlautes haben keinerlei Gewicht, da der 
Wortlaut ganz unumstritten die Bedeutung dominiert. 

Da die differenzierte Lautgebung des Vorbildes „Mutter“ nicht 
in jegicher Hinsicht mit den offensichtlichen Bewegungen ihres Lei-
bes einhergeht – da sie ja unter Umständen auch noch im Sitzen 
oder während des stillen Stillens verbal überaus aktiv ist  –  sucht 
und findet der Säugling die Übereinstimmungen vielmehr im ideel-
len oder „mentalen“ Aktionismus, sowie er diesen allein von sich 
selbst her kennt. Zwar stimmt es dann noch nicht im Detail mit den 
Ideen oder unausgesprochenen Mahnungen der Mutter überein, aber 
immerhin schon mal „wesentlich“ – nämlich in Bezug auf beider 
Naturen Komplexität und Aktivität.  Der verbalen Aktivität seitens 
der  Mutter  entspricht  allem voran die  eigene ideele  Aktivität  des 
Säuglings, wobei sogar schon mit berücksichtigt wäre, dass der ide-
elle oder mahnische Aktionismus nicht ununterbrochen „verlautet“ 
wird, denn auch dieses Phänomen kennt das Neugeborene bereits 
von  sich  selbst.  Nicht  immer  schreit,  zappelt  oder  lacht  es,  aber 
immer denkt, hört oder fühlt es. Folglich sucht es auch nur noch auf 
diesem „stillen Gebiet“ nach kenntlichen Zuammenhängen, wohin-
gegen  zeigefingergestützte  Hinweise  auf  Bezüge  handgreiflicher 
Natur eher „irritierend“ wirken  müssen,  denn ein  handgreiflicher 
Gegenstand  entspricht  nur  noch  sehr  indirekt  einer  ideelen  oder 
zerebralen Aktivität.



2.2 Theos und Theoria 

Beider Nomen Stammlaut ist das griechische Verb >thein< (↔ zei-
hen / tuen → tun / sein / sehen / schauen / scheuen / sagen / säugen 
u.ä.),  dem  auch  die  deutschen  Verben  >tauen<,  >(ver-)  dauen<, 
>dauern< , >(be-) teuern< und >(ge-)deihen< angehören (↔ hören / 
Angehörige!).  Das  zugehörige Substantiv  lautet  >Theos<  (↔ 
Zeuge /  Zug /  Tugend / Tau /  Tat /  Tod / Zeit /  Seite /  Zitze /  Titte / 
Tide /  Sitte /  Sein /  Sicht /  Schock /  Sog /  Sage ...), während dem 
anderen Substantiv, nämlich der >theoria< lediglich noch ein ablau-
tendes >ora< (↔ gr.  /  lat.:  os  /  oro → dt.:  Arie) angedichtet ist, 
sodass sich für die ursprünglichere Bedeutung der >Theorie< viel-
mehr soviel wie der Ausdruck >Zeugenaussage< herleitet, was sich 
angesichts des größeren Wirbels, welcher von jeher und in aller Welt 
um diese Sache gemacht worden ist, auf die >Aussage der Vorfah-
renschaft< beziehen muß, also eigentlich auf die Überlieferung an 
sich,  im Sinne  der  Wendung  >das  Überliefern<,  sofern  nämlich 
auch nur diese den >Deus< des >Be-deut-ens< mit berücksichtigt 
hätte – also den >Deut< alias Tat oder Tod – (engl.) >death / dead / 
dad<. Die typische Brisanz dieses Themas läßt sich anders gar nicht 
erklären – weder erklären, noch begreifen oder rechtfertigen. Sub-
stantiviert steht das Verb >thein< sogar für die deutschen Nomen 
>Zug<  (Ziehung),  >Zeug<  und  >Zucht<  (i.S.v.  Erziehung!)  nebst 
>Sage<,  >Sieg<,  >Siegel<  und  >Segen<  nebst  >Tugend<  und 
>Tauglichkeit<.  Wortinhhalte  also,  deren  Existenz  bislang  wohl 
noch nicht auch nur ein einziger vernunftbegabter Mensch in Frage 
zu  stellen  erwog  –  selbst  wenn  man  die  darunter  befindlichen 
„Abstrakta“ einmal ganz  wegließe, obschon ja auch der Atheist auf 
die Existenz einer >Trägheit< schwört . Nebst >Faulheit< (Fäulnis) 
und >Beschleunigung< (↔ Schläue!) ist die >Trägheit< eines dieser 
Abstrakta,  das  er  nun merkwürdigerweise  „spüren“  kann – sogar 
„sehen“ – und deren Existenz er wohl heute trotz fehlender Hand-
greiflichkeit  erst  zu  allerletzt  infragezustellen  wagen  würde.  Der 
gegenwärtigen Entwicklung oder >Evolution< zufolge, würde mich 
allerdings nicht  groß verwundern  oder  irritieren,  wenn selbst  das 
noch käme. Die rasant fortschreitende, allgemeine Verblödung des 
Volkes,  hat  seit  Bruno,  Kopernikus  und Newton noch  mal  einen 
ganz gehörigen Zahn zugelegt. Da ist Darwin nur noch ein Mitläufer 
und  Nachzügler.  In  diesem  Zusammenhang  sei  dann  auch  noch 
daran erinnert, dass schon der Prolog des Evangelisten Johannes die 
inhaltliche Identität der beiden Nomen Gott  und Logos erwähnte. 
Logos heißt Rede (auch Wort u. Verstand),  aber Rede heißt auch 
Sage oder Sache!



„Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei  
Gott,  und Gott  war  das  Wort.  Dasselbe  war  im  
Anfang bei Gott. Alle Dinge sind durch dasselbe  
gemacht,  und ohne dasselbe ist  nichts gemacht  
(von alledem),  was  gemacht  ist.  In  diesem war  
das Leben, und das Leben war das Licht der Men-
schen,  und das  Licht  scheint  in der  Finsternis,  
doch die Finsternis hat's nicht begiffen ...“  

N.T., Evang. d .Johannes, Kap.1, Vers 1-5

Die griechische Fassung desselben Evangeliums gebraucht an Stelle 
der Vokabel „Wort“ das Nomen „Logos“. Es kursieren auch deut-
sche Übersetzungen, die dieses eine Wort im griechischen „Origi-
nalton“ beließen: „Im (od. Am) Anfang war der Logos ...“. Offenbar 
bestanden schon immer auch gewisse Unsicherheiten bezüglich des-
sen schon so bald verkündeter Übereinstimmung mit dem Inhalt des 
deutschen Ausdruckes >Wort< –  doch zu unrecht.  Nominal verhält 
sich das >Wort< zur >Warte< wie sich der >Logos< zum >lokos< 
verhält – (lat.)“Lokus“. Es bezeichnet also so oder so den Dreh~ und 
Angelpunkt, über den sich unter anderem auch die Übersetzung des 
empirischen Eindrucks in den verbalen Ausdruck abwickelt – den 
Ort an sich. Es bezeichnet sogar den Umkehr~ oder  Wendepunkt, 
über den sich die Form „der Fähigkeit, Arbeit zu verrichten“ wan-
delt, indes ja auch kaum von der Hand zu weisen ist, dass der Laut 
nicht  nur  von  „Lebewesen“  erzeugt  wird.  „Erzeugt“  wird  der 
sowieso nicht, denn das käme einer Erzeugung von Energie gleich, 
und so verkehrt drückt man sich erst wieder aus, seit dem die allge-
meine  Volksverdummung  nochmal  einen  großen  Sprung  nach 
„vorne“ geschafft hat. „Kraftwerke erzeugen Energie für Industrie,  
Verkehr und Privathaushalte...“ heißt es in den Medien, doch allen 
voran  die  Presse  und  der  Rundfunk lügen  wie  gedruckt  und  wo 
immer es geht. Man darf auch von einem Journalisten oder Redak-
teur  deutscher  Redaktion  nicht  erwarten,  dass  er  über  besondere 
Deutschkenntnisse verfügt oder sich dafür auch nur interessiert.

 „Energie“ oder „die Fähigkeit, Arbeit zu verrichten“ läßt sich 
weder vernichten  noch  erzeugen – das geht eigentlich schon aus 
dem Wortlaut des Nomens >Fähigkeit< hervor, denn die Vorfahren 
wußten sehr gut, warum sie eine Sache so nannten, wie sie sie nann-
ten. Partikuläre Bewegungen – die Art und Weise der Fortpflanzung 



ihrer  „elektromagnetischen“  Impulse  –  werden  lediglich 
„(um-)gewandelt“, und zwar hinsichtlich ihrer Relativität bezüglich 
einer  (theortisch)  unbewegten  Beobachterwarte,  die  für  solche 
Bewegungen den Referenz~ oder Bezugspunkt darstellt.  Nur auf-
grund der Vereinnahmung eines derartigen „lokos“ oder Standpunk-
tes (↔Verstand) vermag ein Beobachter die verschiedenen „Erden“ 
(=  Erze  /  chem.  Elemente /  „Teilchen“  =  Deriv.  d.  Elektrons,  
Positrons oder Photons) voneinander zu unterscheiden, denn Bewe-
gung ist sowohl in Bezug auf Geschwindigkeit als auch in Bezug 
auf ihre Richtung und Änderung relativ. Die besondere Eigenschaft 
des  ein  oder  anderen  chemischen  Elementes  resultiert  aus  nichts 
anderem als  eben  solcher  besonderen  Bewegung,  also  aus  nichts 
sonst,  als  einer  Differenz  zueinander oder  gegenüber  einer  unbe-
wegten  Beobachterwarte.  Logischerweise  ist  dann  also  auch  die 
phyisko-chemische  Eigenschaft  solcher  Elemente  nur  noch  „rela-
tiv“.  Die  Differenz  ist  rein  dynamischer  Natur,  außerdem  ein 
„Betrag“, also ein „Inhalt der Wahrnehmung“ und betrifft nur die 
„Choreographie“ einer (el.-mag.) Welle (↔ Wille). Das heißt, die 
Einnahme und Verteidigung eines absoluten Standpunktes, ist aller-
erste  Voraussetzung für  das Vermögen, formale Unterschiede und 
somit ein „(differenziertes) Bild von der Welt“ wahrzunehmen. Hätte 
ich keinen absoluten Referenzpunkt „inne“ (d.h. innerhalb d. Welt!), 
wie unter anderem auch Albert Einstein zu behaupten suchte, dann 
könnte ich noch nicht einmal auch nur eine Bewegung vom Beweg-
ten  unterscheiden,  geschweige denn Eis  von Schmelzwasser  oder 
Wasserdampf, oder Bahngleis von Bahnsteig. Ich wäre sofort (wie-
der) weg vom Fenster,  weil mich schon der erstbeste Omnibus über-
rollen  würde,  den  ich  dann  vermutlich  mit  einer  Lokomotive 
verwechselte – und auch erst dann wäre ich in einer Welt, die keinen 
absoluten Bezugspunkt hat, und in welcher „A“ dassalbe heißt wie 
„B“, „Elf“  oder „Ohrensausen“. Es ist  dann nicht  nur der  Stand-
punkt weg, sondern auch die Welt, in welcher ein Einstein meinte, 
dass die keinen hätte. Dieser Standpunkt wird also genau erst dann 
aufggegeben, wenn wie der Vohrfahre schon zu sagen pflegte, der 
>Geist< aufgegeben wird,  nämlich  die  >Geste<.  Eine  Bewegung 
wird genau dann nicht mehr wahrgenommen, wenn sie nicht mehr 
für wahrgenommen, sondern angezweifelt oder für falsch genom-
men wird, also genau dann, wenn man Zweifel an der Bedeutung 
irgendwelcher „Signifikanten“ aufkommen läßt. Alles merkliche hat 
was zu bedeuten, und Nomen est Omen.  

Alle  Dinge  sind  durch  dasselbe  gemacht,  und  



ohne dassselbe ist nichts gemacht (von alledem),  
was gemacht ist.

 

Alles Zeug ist das Erzeugnis eines (primären) Zeugen, und auch 
„existentiell“  allein  durch  einen  einzigen  (primären)  Zeugen 
bezeugt. Ein anderer Zeuge (sekundärer Zeuge) kann von der exis-
tenz  des  Zeuges  nicht  besser  oder  überzeugender  zeugen als  das 
Zeug oder der primäre Zeuge selbst. Gerät der Primärzeuge außer 
Stande, die Aussage des Zeuges (= die Aussage der Dinge / die Sage 
/ die Sache) zu vernehmen, dann ist er auch außerstande die Zeugen-
aussage der Sekundärzeugen oder die Sekundärzeugen zu verneh-
men, also ist  der  Sekundärzeuge aus der  Sicht  des Primärzeugen 
ganz strenggenommen überhaupt kein Zeuge. Dasselbe anders for-
muliert:  Wenn  ich  nicht  selbst  Zeuge  der  Aussage  eines  anderen 
Zeugen werde, dann ist auch der andere Zeuge kein (echter) Zeuge 
des existentiell infragegestellten Zeuges. Oder: Wenn ich bezüglich 
solcher Infragestellungen meinen eigenen Augen und Ohren nicht 
mehr traue, dann hat es natürlich auch überhaupt keinen Sinn mehr, 
bezüglich ein und derselben Infragestellung die Aussage eines ande-
ren Zeugen einzuholen, denn auch den anderen Zeugen kann ich nur 
mit jenem Organ hören oder sehen, dem ich schon das Vertrauen 
entzogen hätte. Ergo: 

 Der vermeintlich „andere“ Zeuge mitsamt seiner Aussage, ist 
lediglich ein Element desjenigen Zeuges, welches allein ich selbst 
bezeugen kann.  Das fehlende Vertrauen in  die  Welt  ist  mir  nicht 
durch die Aussagen anderer Zeugen zu ersetzen. Den eigenen Stand-
punkt  gegenüber  zwielichtigen  Behauptungen  oder  „Geboten“  zu 
verteidigen,  heißt  hingegen,  die  Gesten  fürwahrzunehmen,  und 
deren Synonyme heißen unter anderem  Omen (↔Amen),  Numen, 
Nomen, Noema oder „Wink (Gottes)“ (lat.: numen ↔ nymen / nym-
phe / numerus) also die Gesten oder Bewegungen des Gusses  –  die 
Zeichen des Zeihenden oder Seienden. Darin klingt bereits an, dass 
auch dem Gedanken (Noema / Nous) nichts als nur eine Bewegung 
oder Regung entspricht, die es fürwahrzunehmen gilt. Wer sie igno-
riert,  riskiert  Kopf und Kragen, aber auch Geliebte,  Freunde und 
Angehörige,  in  beiderlei  Hinsicht:  Man  riskiert  sowohl  deren 
„freundschaftliche Kündigung“, als auch deren Wohl an Leib und 
Seele, und steht dann wie der bemittleidenswerte „Hinterbliebene“ 
da, der so tut, als ob er für sein Unglück nichts könne. 

Nichts ist gewonnen, wenn man seine Nächsten nur anzuklagen, 
zu schimpfen oder gar nur zu demütigen oder zu beleidigen versteht, 



denn man braucht auch die „im Geiste ärmeren“, denn ohne die ist 
man wie ohne „graue Masse“ – auch diese ist geistig arm, und zwar 
nicht auch nur um einen Deut weniger arm als „Bernd, das Brot“, 
die Nacht, oder das Idiom: „drei Meter Rollweg“. Es sind genau die-
se „Dinge“, welche Adam zu verfluchen versucht war.  Er wollte 
lediglich behaupten, dass man der Materie (Mater!) nicht über den 
Weg trauen könne, und dass mit ihr heimlich der Teufel verkehre. 
Damit verletzte er seinen ihm von Gott zugewiesenen Lehrauftrag, 
denn Adam sollte ja sein wie Gott,  also „zeihen“, und auch aller 
Dinge vermeintlichen „Tücke“ ein Herr sein. Sein großes Vor~ und 
Ebenbild hatte aber noch nichtmal den Brudermörder Kain verurteil, 
denn der Allwissende verstand sehr wohl, warum Kain das tat, was 
er tat. Der profane Richter weltlichen Gerichtes und Gerüchtes hin-
gegen, versteht keineswegs, warum der Mörder mordet, und daher 
weiß  er  dessen  Tat  auch  ebensowenig  zu  entschuldigen  wie  zu 
begründen, zu erklären oder zu verzeihen, denn im Vergleich zum 
Allwissenden ist  er  geistig  geradezu  minderbemittelt,  beziehungs-
weise  „arm“,  und  vermag  dem wahren  Tatmotiv  –  nämlich  dem 
zwingenden  –  nicht  auf  den  Grund  zu  kommen.  Der  Trieb  oder 
Antrieb wäre aber auch kein Trieb, wenn er überwindbar wäre. Wür-
de der  Pseudorichter  den wahren Grund (er-)  kennen, dann wäre 
ihm auch sofort klar, dass das Tatmotiv einer viel umfänglicheren 
Bedingung und Vorgeschichte erwuchs, die nicht mehr rückgängig 
gemacht werden kann, also auch nicht „umgangen“ oder „entkräf-
tet“. Nur eine weiter Geschichte kann eine Vorgeschichte „kompen-
sieren“, aber mit eines Richters „Hau-Ruck-Verfahren“ geht da rein 
gar nichts. Dem Gespenst, welchem er einen Kopf abschlägt, wach-
sen sieben Köpfe nach. Das Verbrechen bringt er damit niemals hin-
ter Gitter, denn gerade dieses hat den Vorsitz inne. Er sollte vielmehr 
besser erziehen und lehren, und zwar rechtzeitig, und wenn er dazu 
keine Lust hat – etwa weil er nur nackte Luxusweiber, Prestige und 
„Ficken“ im Kopf hat, also „Verhütung“ oder „Präservation“ und 
den Kopf des Johannes auf einem Tablett – dann werden halt die 
verwahrlosten  Rotzbengel  anderer  Leute  eines  Tages  auch  ihm 
gegenüberstehen  und  ihm  ihre  eigene  Theorie  zum  sogenannten 
„Eigentumsrecht“ oder dem „Recht der Selbstbestimmung der Frau“ 
darlegen, denn dann ist er einfach nur Freiwild, und zwar gleich mit-
samt der Frau – nur ein paar hundert Kilo Fleisch zum feierlichen 
auffressen – Fleisch, das zu dumm oder zu faul dazu ist, dem Nach-
wuchs die  eigentliche Bedeutung aller  infragegestellten Verbi  der 
Überlieferung zu erklären, also nur zu feige, zu dumm oder zu faul, 
dem neugierigen Rotzlöffel ordentlich Rede und Antwort zu stehen. 
Ein  Vergewaltiger  vergewaltigt  die  Frauen  ja  nicht  etwa deshalb, 



weil  das lustiger  ist,  sondern weil  diese ihm wie schon auch der 
Richter  und  jedermann  sonst  zu  verschweigen  gedachte,  was  die 
Nomen „Werbung“, „Eifersucht“, „Korb“ oder „Liebe“ heißen, und 
was der Frauen eigentlicher Wille ist, beziehungsweise, worauf es 
letztlich  jedermann,  also  „im Leben“  ankommt.  Seine  Brut  ist  ja 
bereits der Meinung, Werbung laufe vor allem im Fernsehen, und 
miteinander Sex haben hieße „ficken“. Das kommt daher, weil der 
Richter  nichts  wie  nur  Bullshit  daherredet  und  auf  sein  Gören 
eigentlich so gut wie überhaupt gar keinen Bock hat.

 „Unzucht“  ist  wortwörtlich  genommen  alles,  was  der  Zucht 
oder Erziehung zuwiderläuft, also auch und vor allem die falsche, 
unsichere oder unzureichende Deutung der Termini oder deren Laut-
gebilde, eben weil das die versammelte Erfahrung der verstorbenen 
Erfahrenen birgt.  Die entscheidende  Erfahrung oder  Empirie ent-
springt nicht den wilden Jahren der Jugend eines Richters oder des-
sen blühender Phantasie. Im übrigen ist auch völlig normal, dass es 
dem Leser widerstrebt, dieser Auslegung des Nomens >Theos< zu 
folgen,  denn  sie  behandelt  ja  auch  einen  Streit,  der  noch  nie 
geschlichtet  wurde,  und  daher  allem bekannten  Vorbild  entbehrt. 
Wenn er also seine liebgewonnene Betrachtungsweise nicht gegen 
eine ebenso unbekannte wie andersartige einwechseln will – gegen 
die des besseren „Deutens“ im besonderen Hinblick auf dessen nur 
lautlich indizierte Verwandtschaft mit dem Deut oder  Deus – dann 
will er halt nicht, und muß weiterhin den Zwängen begegnen. Das 
geht auch, ist aber wesentlich schmerzlicher – wesentlich! – und wo 
nötig, sogar tödlich. Allein in diesem Sinne kann er sich „frei“ ent-
scheiden,  also  immer  nur  insofern,  als  er  unter  „Freiheit“  nicht 
unbedingt  die  Freiheit  seines  Leibes  von  Schmerzen,  Gründen, 
Süchten  oder  Zwängen  versteht.  Strenggenommen  jedoch,  ent-
schiede er sich nocht nicht einmal für den „Freitod“ ganz freiwillig, 
denn es sind auch hier immer die Umstände, die Vorgeschichte und 
(seltsame) „Begründungen“, die der Mörder seinem Selbstmord vor-
anstellt.

Selbstmörder hinterlassen sehr häufig ein Abschiedsbrief – des-
sen Inhalt: Nichts als „Worte“, die jenseits einer Deutung überhaupt 
nichts  erklären  oder  bedeuten.  Aber  im  Lichte  selbst  der  aller-
schlechtesten Deutung ist solchen Briefen immernoch eine irgend-
wie formulierte  Klage zu entnehmen – eine Verklagung der Welt 
oder eine Selbsanklage – und auch dieser ist das Nomen „Logos“ 
immanent.  „Ka-lage“  ist  wie  „Ge-lück“  eine  Ka-Erweiterung  des 
Verbums (gr.) „legein“ (dt.: „legen“) und meint nichts anderes wie 
„Ge-logen“.  Das  heißt,  der  Mörder  oder  Selbstmörder  hat  nichts 
anderes als nur „Etwas“ in den falschen Hals bekommen. Er geriet 



in  Ver-legenheit (!) um die besseren Worte einer Antwort auf  die  
Frage nach der Natur des „Weibes“. Naturgemäß fühlen sich nun 
von  solchen  Anmerkungen  besonders  die  „Frauen“  merkwürdig 
angesprochen,  denn  es  liegt  dem  das  selbe  Problem  zugrunde: 
„Frauen“ sind nicht „Weiber“ – auch das wäre gelogen! Sie fühlen 
sich daher immer nur unlauter, indirekt, peinlich oder in misteriöser 
Manier angesprochen, wenn sie einen Mann vom so seltsam Weibli-
chen reden hören, denn aus der Sicht der Frau ist das vor allem erst 
mal nur seltsam  männlich bis dämlich. 

Die Laute „F“, „r...“ bis „n“, deuten  nicht auf die Laute „W“, 
„ei“ bis „r“. Drum sagt man, dass man mit dem Finger nicht auf 
Leute zeige, denn >Leute< meint >Laute<, also weder Weiber noch 
Frauen oder Leiber. Das verbale Mißverständnis begleitet den Men-
schen beiderlei Geschlechts auf Schritt und Tritt. Was das Weib ist – 
obschon der Leib –  ist selbst mit dem Zeigefinger nur schlecht zu 
treffen, und das Nomen „Frau“ trifft  es ebenfalls nicht. Das ver~ 
oder  ge-bieten  nicht  nur  der  „An-stand“,  sondern  auch  der 
„Ahn(en)stand“, die Vorfahrenschaft, der „Ver-stand“ und der HErr. 
Der  Verstand,  jedenfalls,  deutet  die  Laute  nicht  mit  dem Finger, 
denn der weiß sehr wohl, dass das nicht geht. Das haben allein die 
Linguisten,  die  Pseudoetymologen und Naturwissenschaftler  noch 
nicht gerafft, denn diese sind noch nicht mal nur „bei“ Verstand. Die 
Vorfahren wußten‘s aber, denn schließlich stammt ja von diesen der 
Spruch mitsamt der Entscheidung, die Leute wie die Laute zu nen-
nen.

Um nun aber nicht  zu weit vom schon anders eingefangenen 
Thema abzukommen, möchte ich die vollständige Etymologie dieser 
Termini auf weiter hinten verlegen, und ganz unvermittelt auf das 
Wesen der Lüge eingehen, welche den Mörder zum Mord, Betrug 
oder Selbsmord treibt. 

Nach außen hin, scheinen es ganz viele verschiedene Motive zu 
sein, welche den Leib zu dieser oder jener Handlung bewegen. Der 
Laie weiß nicht wirklich was er will – er weiß nicht wirklich, was 
ihn eigentlich antreibt oder um was es (ihm) eigentlich geht. Was 
will er oder wie soll er wählen? Wie wählt er? 

Es hat auch den Anschein, als ob jeder etwas anderes wolle oder 
wähle. Den eigentlichen Sinn des Lebens weiß man nicht sonderlich 
gut zu umschreiben, und bisweilen neigt man sogar zu der Behaup-
tung, dass es so einen „Sinn“ gar nicht hat. Viele erwecken den Ein-
druck, als bedeute ihnen Geld so gut wie gar nichts, und viele Ande-
re erwecken den Eindruck, als ginge es ihnen um nichts sonst als 
nur „Geld“ – um  Hab und Gut, Besitz und Vorrat im Überfluß – 
doch auch dem Geld schreit schon das Nomen „Geltung“ aus dem 



Gesicht. Es ist ein Namensvetter des Goldes, denn es liegt auch die-
sem das Verb „gelten“ zugrunde – der Imperativ >gelte<, strengge-
nommen – und eben dies ist auch mit dem >Kult<, der >Schulung< 
und den >Schulden< ganz umittelbar verwandt. Folglich ist es nicht 
sonderlich ratsam, sich auf der Suche nach diesbezüglichen  Ante-
worten zu weit von dem infragegestellten Wort wegzubewegen, um 
dann  irgendwohin  ins  Blaue  zu  philosophieren.  Zumindest  der 
deutschsprachige Deutsche erinnere sich hierzu des erst jüngst ver-
worfenen  Namens  „Gulden“  –  einst  bezeichnete  auch  dieses  ein 
deutsches Zahlungsmittel und klingt wie „Schulden“. Soll das was 
zu bedeuten oder zu sagen haben? 

Na ja –  zumindest könnte das bedeuten, dass man die lautlichen 
Zusammenhänge des überlieferten Wortes und seines Erbwortschat-
zes  immer nur sehr wenig, oder überhaupt nicht berücksichtigt hat – 
die Worte also immer nur jenseits solcher Rücksicht zu deuten such-
te, und nur deshalb daraus nicht schlau werden konnte . Dem Selbst-
mörder, Kinderschänder oder Steuerhinterzieher ging‘s da nun kein 
bischen anders, also stand er plötzlich vor Problemen, die der erfah-
rene Vorfahre schon zehntausendmal zu überwinden wußte, weil die 
Lösung für alles Mögliche schon allerlängstens aufgeschrieben war. 
So alt kann ein Blödmann gar nicht werden, dass er noch zeit seines 
bischen Lebens auf Probleme stößt, die den zehntausend Generatio-
nen vor ihm noch nicht bekannt oder begegnet waren, zumal das ja 
auch nicht  nur  zehntausend Generationen  in  einer  einzigen  Linie 
waren, sondern zehntausend Generationen auf weit über hunderttau-
send Linien nebeneinander, und eben diese in einem fortwährenden 
Dialog über alles Mögliche, jedes nur erdenkliche und erlebte Pro-
blem und jeden nur erdenklichen und begangenen Irrtum nebst aller 
nur erdenklichen, falschen Auslegung des ein oder anderen Wortes 
standen.  

Wie  wolltest  du  da  noch  auf  >neue< Umstände,  Situationen, 
Bedingungen oder Probleme treffen? Alles, was dich noch vor Ein-
tritt der annehmbar späten Stunde eines natürlichen Ablebens töd-
lich treffen könnte, ist deine mangelnde Vertrautheit mit eben diesen 
verbal kodierten Lösungen, und das sind immer nur „Ante-worten“ 
auf infragegestellte (Stich-) Worte – auch „Losungen“ genannt. Man 
darf sehr guten Gewissens davon ausgehen, das in der Bibel alle 
Antworten  auf  alle  nur  erdenklichen  und  relevanten  Fragen  des 
Menschenpaares  zusammengetragen  sind.  Naturwissenschaftlich-
technische Fragen, wie etwa die nach dem bestmöglichen Putzmittel 
für  Messing  oder  Kunststoffoberflächen,  oder  nach  Lösungen für 
Probleme der Raumfahrt oder Kraftfahrzeugtechnik sind bei Lichte 
betrachtet „irrelevant“, denn wie man mittlerweile im Rückblick auf 



deren Geschichte und Entwicklung sehen kann, waren diese immer 
relativ schnell bei der hand, also zu einfach zu beantworten. Nach 
biblischem Maßstab ist jede Antwort, welche noch innerhalb eines 
Zeitrahmens von weniger als 15 oder 20 Generationen beantwortet 
werden konnte, so gut wie aus dem Stegreif beantworte, also gar 
nicht der Rede wert. Das Kunststück an der erfolgreichen Installati-
on eines Satellitenfuhrparks im irdischen oder solaren Orbit besteht 
nicht wirklich in der vermeintlich „schwierigen“ Lösung seiner zahl-
reichen  technischen  Probleme,  sondern  in  der  Beantwortung  der 
Frage, wie man einen Haufen ganz unterschiedlich gesonnener Völ-
ker dazu bewegt ein kleineres Völkcken aus Forschern für eben die-
se Forschungsarbeiten freizustellen und ihnen alle dazu notwendi-
gen  Mittel  bereitzustellen.  Das  Kunststück  ist  also  vielmehr  ein 
politisches, moralisches und religiöses, denn es ist wohl kaum davon 
auszugehen, dass sich die Satelliten nur deshalb erst heute oder seit 
kurzem im Orbit befinden, weil alle dazu erforderlichen technischen 
Genies erst innerhalb der letzten 300 Jahre geboren wurden und die 
Leute davor für ähnliche Leistungen zu blöde waren. Dem rasanten 
technischen  Fortschritt  der  vergangenen  1000  Jahre  liegt  kein 
Sprung  in  der  natürlichen  Entwicklung  menschlicher  Intelligenz 
zugrunde – dererlei Vorstellungen oder Annahmen wären vollkom-
men albern und außerdem auch „biologisch“ nicht haltbar.  

 Beten heißt  im übrigen  nichts  anderes  als  nur  „bitten“,  und 
selbst wenn ich um materiellen Reichtum bitte, dann ist das eigent-
lich immer nur die Bitte um eine Antwort auf die Frage, wie man zu 
einem größeren Güterstand gelangt. Es gibt keinen Reichtum, dem 
nicht diese „Bitte“ alias „Frage“ vorangegangen ist. Hier treffen wir 
also  nocheinmal  auf  die  Frage,  wer  wen  fragt,  wenn  sich  dieser 
fragt, wie man möglichst schnell zu Geld oder Geltung kommt, denn 
ganz offenbar ist auch hier wieder von mindestens zweien die Rede, 
aber nur ein einziger zu sehen. Die Rede davon sagt es schon: „Man 
fragt  sich“  –  das  ist  nebst  „Mahnen“  eine  S-Erweiterung  des 
Nomens „Ich“, also fragt „s-ich“ nur noch, wer der  Mahne ist, in 
Opposition zum „Ich“ alias Echo, Ike oder Ego. 

Und?  Haben  Sie  es  jetzt  gemerkt?  Der  Mensch  bittet  ganz 
unablässig, nämlich immer dann, da er nachdenkt und nach Antwor-
ten sucht, also nicht etwa nur fünfmal am Tag (wie die Moslems) 
oder einmal abends, vor dem Einschlafen (wie die Christen-Mitläu-
fer), sondern so gut wie immer und ewig. Und immer fragt sich: „zu 
wem?“ 

In einer beletristischen Aufarbeitung diesen Themas macht der-
zeit ein gewisser Herr Chuck Spezzano stark von sich reden, wenn 
auch kaum anders als nur in der Nachfolge alljener Fachidioten die 



dem „Ego“ gedachten namentlich lästern zu müssen,  weil es  den 
Menschen  „egoistisch“  mache  und  dies  nicht  einfach  nur  so  sei 
wie‘s ist, sondern ganz ausgesprochen „schlecht“. Wir sprächen hier 
demzufolge von einem „bösen Ego“, das allen Herzschmerz verur-
sacht, und weiter vereinfacht nur noch vom „Bösen“, welches dem 
„Ego“  gleichzusetzen  ist.  In  dieser  Hinsicht  folgt  der  werte  Herr 
Chuck einfach nur ganz grob der freud‘schen Theorie vom gespalte-
nen Unter~ und Über-Ich, also nur einer freundlichen Empfehlung 
von Herrn Siegmund, doch auch dieser wiederum nur einer freundli-
chen Empfehlung vieler vorangegangener Quacksalber, denen die-
ses Ego wie schon ebenfalls Adam von Anfang an nicht ganz geheu-
er  war.  Der  „Ich-bin“  ein  hinterlistiges  Miststück?  Dieser  Frage 
anbei stellt sich nun auch noch die Frage, woher, oder von wem die 
Antworten  auf  eben  solche  Fragen  kommen,  und ob  die  lautlich 
indizierte  Ähnlichkeit  zwischen  >Hirn<  und  >Herrn<  oder  zwi-
schen >(von mir) selbst / selber< und >Silbe< (↔ Wort!) tatsächlich 
so ganz ungestraft als ein ebenso dummer wie nichtssagender Zufall 
abgetan werden kann. Die Antworten kommen ja in der Tat „ganz 
wie ganz von selbst“, wenn ich mich nicht irre, und ganz wie von 
selbst ergibt sie dabei auch schnell der Verdacht, dass das eigene 
Selbst und das Selbst an sich, nur ein und dasselbe Selbst sind, näm-
lich ein und dieselbe Silbe.   

„Ike“ ist Berlinerisch, und im Schwedischen heißt dasselbe nicht 
etwa „Ikea“, sondern „Jag“ wie (hebr.) „Jach-ve“ oder „Jah-we“ – 
„ich bin“, beziehungsweise „ich wehe“ –  und das Verb „wehen“ 
wiederum,  ist  verwandt  mit  Woche,  Woge und  Wache.  Gotteser-
kenntnis ist halt nur Selbtserkenntnis, womit ich ja noch nicht sagen 
will, das eines von beiden das leichtere wäre. Es ist ein und dasselbe 
Kunsstück, aber trotzdem scheint es hie wie da um mindestens zwei-
erlei  Leut zu gehen: Einer fragt  oder bittet  um Antwort,  und der 
„Andere“ antwortet, und dann ist da auch noch Eva, wenn auch nur 
in  der  Rolle  einer  Gehilfin,  Halben,  Hilfe oder  Hälfte.  Aber was 
heißt schon „nur“? Chuck weiß es, wenn auch „nur“ nicht so ganz 
genau, denn auch von der Erleuchtung spricht er gerade so,  dass 
man glauben könnte, der Engel und Träger des Lichtes – Phosphor 
oder Luzifer – allerhöchst selbst hätte ihn geradenweges dahin ge-
führt und wie schon seinerzeit Adam und Eva nun auch ihm „beider 
Augen aufgetan“. Doch im Ernst: Chuck Spezzano leistete auf sei-
nem Gebiet großartiges – da staune selbst ich manchmal – nur son-
derlich konkret bezüglich vieler vielsagender Nomen wird er nicht, 
und vor allem mit seiner Auslegung des Nomens >Ego< gerät er in 
ein ganz gefährliches Abseits. In „Folge dem Ruf deines Herzens“ 
(Heyne; ISBN 978-3-453-70078-9) erklärt er es zu einer Geisel des 



Menschen.

 „Schau einer an ...“, murmelte Gott, sichtlich amüsiert: „...nun 
weissagen diese zwei, was Gut und Böse ist.  Nun aber, damit sie  
nicht auch noch essen vom Baum des Lebens und lebten (womög-
lich) ewiglich, sollen sie wenigstens da auf unüberwindliche Hür-
den stoßen: Auf auf, meine tapferen Cherubim – umstellt den Baum  
des Lebens und sengt alles nieder, was daran Hand anlegen will,  
obschon bereits wie von Grund auf verführt, verblödet und verdor-
ben.“ 

 
 Nur schnöder Mammon?

Die bei  Adam anklingende Geringschätzung des Weibes oder 
deren Natur, nahe einer „Leibhaftigkeit“ bis hin zur blanken Geld~ 
und Zeigegeilheit betrifft zum einen nicht direkt die „Frau“, denn 
auch diese ist genaugenommen beiderelei Geschlechts – mahnisch 
und leiblich – und zum anderen ist es ja auch genau nur derjenige 
Fehlgriff,  welcher  dem  asexuellen  Adam  sofort  zu  einem  sehr 
schmerzlichen Verhängnis geriet. „Materie“ – auch Geld, der Mam-
mon, Fleisch, Schuld, Schulden, Gulden oder „Tauschmittel“ – auch 
das „Holz vor der Hüttn“ – hat gewisse Eigenschaften, welche selbst 
Adam zunächst nicht ganz geheuer waren. Zu diesen Eigenheiten 
gehört unter anderem die sogenannte Trägheit wodurch einem Adam 
aber  auch  überhaupt  erst  möglich  war,  sich  gewissen  Dingen zu 
erinnern und über dies den Mahnen zu mimen, denn dieses Talent 
resultiert allein aus dem materiell  sagenhaften Vermögen, gewisse 
Formen, also  Informationen (!) oder „formale Zustände“ und Kon-
stellationen über lange Zeit beizubehalten. Das Nomen >Holz< kor-
respondiert etymologisch sehr eng mit den Adjektiven >hold< und 
>haltbar<  und  mit  dem  Verb  >holen<,  während  das  englische 
Nomen  >tree<  recht  offensichtlich  mit  (engl.)  >true<  und  (dt.) 
>Treue<  korrespondiert.  Mahnen  heißt  außerdem  erinnern.  Vom 
„Können“ her gesehen, ist das natürlich eher eine Eigenschaft der 
Fähigkeit, Arbeit zu Verrichten. Energie alias „Wasser“ (= Wisser /  
Weis-sager) kann die besonderen Dienste der Trägheit leisten, aber 
muß das  nicht.   Sie  kann diese  Formen auch  wandeln  oder  ver-
schleppen, und dies, falls „nötig“, auch extrem schnell, so „halb und 
halb“ oder  eben extrem „langsam“ (*). Versteht der Leser, worauf 
ich damit hinauswill? Meint er vielleicht noch immer, das grenze zu 
nah an „Metaphysik“ oder „Esoterik“?

* Eine  detailierte  Beschreibung energetischer  Wechselwirkungen 



zwischen flüchtiger und träger Materie (Energieumwandlung) und 
ältester Teilchentheorie findet sich auf S. 382 ff. Die ursprünglichs-
ten Ahnungen davon – „Antworten“ – stecken längst in den Voka-
beln „langsam“ / „träge“ / „geschwind“ etc. (Tragen von lat.: tra-
here  ist  mit  trauen /drehen /  drohen /  drücken  verwandt  – um 
Tragik und Materie zu verstehen,  braucht man nur  das Wortfeld 
zwischen „Trägheit“ / „Treue“ und „Druck“ / „Droge“ reflektieren) 

 Adam wollt nun diesem „Holz“ oder „Fleisch“, beziehungswei-
se sich selbst vorwerfen oder anlasten, dass ihr (od. ihm selbst, oder 
womöglich  IHM)  nicht  zu  trauen  wäre,  denn  allein  seinetwegen 
(wg. des Weibes) sei nun bereits schon einer dieser überaus wertvol-
len „Äpfel“ verschwunden. Den Verlust konnte er spüren, nämlich 
im  Baum der  Erkenntnis,  und auch  nur  wegen dieser  Sorge  ver-
mochte der HErr zu spüren, dass es im Garten kühler geworden war. 
Die anfänglich sehr heiße Liebe zum Fleisch und Brot oder Wein 
und Bein war abgekühlt, weil es in Adam den Anschein erweckte, 
nicht wirklich zuverlässig, treu, trächtig, tragisch oder träge zu sein. 
Ganz offenbar war da noch ein misteriöser Dritter mit im Spiel, der 
ebenfalls Zugriff auf den Leib hatte, diesem ins „Gewissen“ sprach 
und dem Eigner kein sterbens Wörtchen davon sagte. 

„Dann  soll  es  auch  nicht  länger  meines  heißen,  denn  es  
macht  ja  nicht,  was  ich  meine,  minne,  weiß  oder  weissage“, 
beschloß Adam kurzerhand und kündigte das Verlöbnis, und wo der 
All-eine schon mal gerade da ist, dies sogleich vor den Ohren des 
Trauzeugen der primären Natur (Gott = Primärzeuge „Ich“ / Altare 
↔ „alter Ego“ = Sekundärzeuge). Er meinte, er könne ganz unmög-
lich „das Seine“ nennen, verantworten oder voraussagen, was dieses 
Weib tat, denn es tat unter anderem auch solche Dinge, die er die-
sem keineswegs zu tun hieß – es liege da keine Übereinkunft vor – 
er meinte zwar „dies“ (↔ Dies-piter / Deus / Deut), aber das Weib 
täte  „jenes“. Adam haderte mit allem Unbewußten.

Und indes eines Adams Zunge noch so gut  zu Fuß war,  wie 
schon lange nicht mehr, unterbrach ihn jäh der HErr: „Soll‘s jetzt  
also anders heißen, als zuvor – !? –  und falls ja, wieso hast du‘s  
nicht gleich von voreneherein anders genannt, wo dich doch nun  
wirklich keiner gezwungen hatte, einen falschen Namen zu nennen  
oder falsche Versprechen zu geben. Da würdest ja du vielmehr und  
eher Lügen, denn das Weib, welches erst gar keine Angaben zu dem  
machte, was es tun oder lassen würde. 

Wen hab‘ ich denn gebeten, die Tat-sachen zu benennen – den  
Mammon etwa, oder den  Mammographen? Ist‘s also nicht doch  
vielmehr  so,  dass  an  Stelle  dessen  der  Mammograf  von  Monte  



Christo von den verbotenen Früchten gegessen hat, davon ich sagte  
und gebot, eßt besser nicht davon – das würden eurer Durchlaucht  
ganz bestimmt nicht bekommen …? Tja, und um dann auch gleich  
noch auf die herrschaftlichen Zitzen, Sitten oder Titten zu sprechen 
zu kommen: Ich hab freilich sehr gut mitbekommen, wen oder was  
du so gern haben willst, denn auch beim Reißaus unter die Büsche  
reißest  du  ja  wohl  kaum mit  dir,  was  du  tatsächlich  nicht  doch  
haben oder behalten wolltest. Du argumentierst da mit einer dop-
pelten Moral,  die eigentlich Widerspruch heißt. Behalten,  bekom-
men, haben, kapieren, betatschen, abgreifen oder be-greifen kannst  
du nur, was du be-greiftst, aber keineswegs kannst du mir weisma-
chen, dass du die Mutter aller Lebendigen nun nicht mehr haben  
wolltest, oder dass du dich in deren Namen oder Adresse getäuscht  
hättest. Ich denke also, nun ist klar wer (sich) da zu aller erst und  
nur als einziger nicht mehr ganz treu war, und wer vielleicht noch  
ein paar Millenien Bedenkzeit benötigt,  um das auf die Reihe zu  
kriegen und mit den Tat-sachen wieder auf eine identische Linie zu  
finden.

 Dann also Salü, Shalom oder Salamaleikum, alter Junge –  im  
Jahre Null sprechen wir uns wieder. Ich glaub, bis dahin packst du  
das ganz locker...; Ach ja – einen kleinen Tip will ich dir noch mit-
geben: 

Die  Miederstäbe  –  die  ganzen  Schleifchen,  Klämmerchen,  
Schnallen und bunten Bänder – die Strapse und Strapsgürtel, Stö-
ckelschuhe,  Nylons,  Peitschen,  Overknees  oder  Netzstrumpfhosen  
mit  oder ohne Naht,  Nägel oder Nieten, unterstreichen nur allen  
Binde- und Stützgewebes ureignste Eigenschaft, und mit dieser pro-
voziert dich das Geweibsel auch nur dann und insofern, als du ihm  
seine ganz zweifelsfrei unabdingbare Geltung strittig machen woll-
test – nicht etwa absichtlich, in falscher Absicht. Das Zeug ist in der  
Tat genau so funktionell und gut wie‘s schon von weitem Aussieht,  
denn siehe: es war alles sehr, sehr gut, wie ich‘s gemacht hab, also  
ist auch auf diesem Festland für dich kein Meter zu gewinnen, wenn  
du das nur schlecht zu machen oder abzuschütteln suchtest. Es ist  
für dich und nicht gegen dich. Denk auch darüber mal nach, und  
hör besser hin! Tack, tack – tack, tack – tacker, tack … – die ver-
meintliche Hure stelzt so laut über das Pflaster, als ob sie auf den  
blanken,  schon  hartgetrockneten  Knochenstümpfen  ginge,  denn  
auch  diese  weiß,  was  dem  Ideal  ein  strittiges  Vorbild  ist.  Beine  
nanntest du diese Tiere – wie das Gebein. Dass du das bloß mal  
durchschaust, und nicht immer das in den falschen Hals bekommst,  
was nur du schlecht machst, obschon sich alle Welt daran festhält,  
und  an nichts sonst angebunden und aufgeknüpft  ist …! 



Es will  ja  treu  sein  –  es  ist  durch  und durch  nichts  als  nur  
Treue, Trägheit und Flinkheit – nur du willst es nicht glauben, und  
läßt es nicht, bis es endlich heult und heulend davonläuft. Allein du  
machst  einen Alptraum aus  dem aller  Träume schönstmöglichen,  
und in dem allein regiert die Durchtriebene – eine Lilith, Medusa  
oder die große Verschwörungstheorie, dernach es alle nur auf dei-
nen kleinen Arsch abgesehn haben. Wie albern!

 
Gut! Eine derart lange und übertrieben ausführliche Gottesrede 

ist mir freilich nur aus den Fingern gesogen – in dieser Auslegung 
und Ausführlichkeit ist sie nirgends belegt oder überliefert, sondern 
bis auf sehr wenige Stellen frei von mir erfunden. Aber was heißt 
schon „frei“ – natürlich sah ich mich dafür an „Anspielungen“ und 
Argumente gebunden, die  der Textvorlage nur ganz insgesamt zu 
entnehmen sind und sozusagen nur zwischen den Zeilen stehen. In 
diesem Sinne ist vor allem die Passage zu erwähnen, wonach Adam 
dazu „aufgefordert“ war, allenjenen Tieren einen Namen zu geben, 
die ihm der HErr vor Augen führen würde, denn ganz unmittelbar 
darauf  folgt  eine  ganz  außerordentlich  signifikante,  kontextuelle 
„Komplikation“: Zuletzt soll sich Adam auch selbst einen Namen 
geben, also dem, welcher ihm nun keineswegs so ohne weiters vor 
Augen geführt werden kann. Dazu heißt es sehr seltsam und wie nur 
ganz nebenbei formuliert:  
    

Gott: „Es ist nicht gut dass der Mensch allein sei; ich will ihm  
eine Gehilfin machen, die um ihn sei“. 

Hierauf folgen ein paar Sätze zur Umschreibung der Prozedur, 
nach welcher die Namensvergabe erfolgt. Demnach erhält nur sol-
ches einen Namen, was Adam von Seiten des Schöpfers vorstellig 
gemacht wird, und dann heißt es schließlich: „Und der Mensch gab  
einem jeden Vieh und Vogel unter dem Himmel und Tier auf dem  
Felde seinen Namen;  aber (!)  für den Menschen ward (damit noch 
immer) keine Hilfe gefunden, die um ihn wäre.“ 

 
Auf den ersten Blick könnte man hier dem Eindruck erliegen, 

der Autor diesen Textes hätte mal so ganz kurz und mitten im Satz 
den  Faden verloren  und  konstruiere  mit  dem Kopula  „aber“  nur 
ganz  versehentlich  einen  Vergleich  zwischen  Äpfel  und  Birnen, 
nämlich den, zwischen Nomen und Gehilfinnen. Quasi: Alle Tiere 
haben nun eine Gehilfin, denn einen Namen,  aber Adam noch im-
mer nicht. Dem Autor scheint der >Name< und die >Gehilfin< ein 
und derselben Qualität zu sein, denn alles, was hier einen Namen 
hat, hat damit auch eine Gehilfin. Kann das sein? Der ebenso vorei-



lige wie erst mal nur vorläufige Schluß daraus: Nomen und den Au-
gen vorführliche Gegenwärtigkeiten sind ein und dasselbe, und die-
weil Adam noch keinen Namen hat, ist er „all-ein“, aber mit einem 
Namen wäre er breits zu zweit, nämlich eines eigenen (= einen) und 
eines  anderen  „Geschlechts“,  also  „Mahne“  und  „Gewebe“,  und 
zwar allein infolge einer „Schlachtung“ unter Vollnarkose, denn die-
ses  „Geschlachte“ ist  auch ein  Synonym für die  kontextuell  um-
schriebene „Ur-Teilung“ oder „Halbierung“ Adams (gr.: „pleuron“ 
heißt nicht nur Rippe sondern auch Hälfte od. Seite – eine davon 
heißt deshalb „Gehilfin“ alias Eva; >Helfen< und >halbieren< teilen 
sich  mit  >Kalb<  (=Leibesfrucht)  und  >Skalp<  eine  gemeinsame 
Lautwurzel). Von hier an muß sich der Leser entscheiden, ob er den 
Autor  für  verrückt  oder  genial  halten  soll,  denn  eine  derartige 
Gleichsetzung wie diejenige der beiden Nomen >Nomen< und >Ge-
hilfen< ist ja nun wirklich eine noch ganz unerhörte. 

Die erwähnte Komplikation besteht  nun unter  anderem darin, 
dass sich Adam demnach nicht  auch selbst  Adam nennt,  sondern 
„Fleisch  von  meinem  Fleisch  und  Bein  von  meinem  Bein“  alias 
„Eva“, und zwar dies auch erst dann, nach dem ihn der HErr in 
einen tiefen Schlaf fallen ließ, der offenbar eine unumgängliche Vor-
aussetzung für die Möglichkeit ist, sich selbst zu begegnen, zu er-
kennen oder wenigstens zu „sehen“. Im übrigen läßt die Geschichte 
auch jene an sich wichtige Mitteilung vermissen, wo, wie oder wann 
und ob der Schlafende überhaupt je wieder aufgeweckt wird. Erst 
ein paar Sätze später im Zusammenhang mit der Schlange erwähnt 
sich wieder so etwas wie: „beiden die Augen aufgetan“. Derjenige 
aber  „von“  welchem das  Fleisch  ist,  betitelt  sich  da  noch  immer 
nicht selbst. In gewisser Hinsicht ist das vielleicht nur normal, aber 
in anderer Hinsicht auch merkwürdig. 

Der andere Teil jener Komplikation besteht darin, dass der mo-
saischen Darstellung eine heute  völlig  unübliche Auffassung vom 
„Geschlecht“ zugrundeliegt, nämlich eine, die dem Wortlaut diesen 
Stichwortes viel näher liegt, als die inzwischen übliche Auslegung. 
Demnach spaltet sich der Mensch nicht in einen Hosen~  und Ho-
denträger, und in eine Trägerin von Röcken und Eierstöcken auf, 
also nicht nur in Fleisch und Fleisch hie wie da, sondern in eine viel 
grundsätzlichere Unterscheidung, wie sie in etwa auch der Oppositi-
on fernöstlicher Schulen (↔ Yin / Yang) entspricht.

  Wie ich nun schon des öfteren habe anklingen lassen, wird hier 
meines  Erachtens  vielmehr  die  „Fähigkeit,  Arbeit  zu  verrichten“ 
geschlachtet,  nämlich „geschlichtet“, und das heißt lediglich, dass 
ihre Vielfalt  an Erscheinungsmöglichkeiten auf allein zwei grund-
sätzlich verschiedene Erscheinungsweisen reduziert wird, also nicht 



wie in der modernen Physik üblich, auf vier Aggregatszustände der-
selben,  sondern  auf  nur  zwei  sich  diametral  gegegübergestellte 
Aggregatszustände,  die dann aber nicht „Feststoff“ und „Plasma“ 
heißen (fest, flüssig, gasförmig u. plasmatisch), sondern nur „Flüch-
tiges“ und „Träges“, oder „Geist“ und „Körper“ (↔  Schwerezen-
trum), also nur „fest“ und „flüchtig, beziehungsweise, nur „schwer“ 
und „licht“ (↔ leicht / Licht; engl.:  light / light ). Mit dem Nomen 
„Geist“ alias „Gast“ oder „Geste“, ist  diese Fähigkeit dann allein 
auf  diejenige  Eigenschaft  reduziert,  womit  sie  die  Erscheinungen 
des anderen Endes ihrer Skala räumlich verschiebt, also „bewegt“. 
Wäre es so, dann wäre der Autor freilich genial, denn wenn man ihn 
konsequent und nur dieserart „wortwörtlich“ nimmt, offenbaren sich 
noch  zahlreiche  Antworten  auf  genau  jene  Fragen,  die  bis  ein-
schließlich  heute  unbeantwortet  blieben,  beziehungsweise,  noch 
immer nur deshalb gesucht werden, weil der deutsche Philosph kein 
Deutsch  versteht,  der  englische  Philosoph kein  Englisch  und der 
griechische Philosoph kein Griechisch – vom Hebräischen sowieso 
ganz zu schweigen.  In seiner Einfältigkeit  überliefert der  „naive“ 
Vorfahre „Moses“ sogar zur Frage nach dem eigentlichen Wesen der 
(scheinbar) gegenseitigen Massenanziehung, eine verblüffend einfa-
che und ganz naheliegende Theorie, die schon in sich so dermaßen 
schlüssig ist,  dass sie diejenigen Fragen, welche sich erst aus der 
newton‘schen Gravitationstheorie und dann aus ihrer späteren Kor-
rektur von Seiten Einsteins ergeben haben, gar nicht erst aufwirft. 
Es paßt nun zwar nicht gerade hier her, aber ich kann dem Leser 
schon mal nur soviel verraten, dass in dieser Theorie auf die fragli-
che  Existenz  solcher  magischen  Wechselwirkungsteilchen  wie 
„Gravitonen“  oder  derjenigen  mit  dem  Schluckauf  („Higgsteil-
chen“), völlig verzichtet wird. Die Massenpartikel und deren Kon-
glomerate nehmen dieserzufolge auch ganz freiwillig, also durchaus 
schon allein von sich aus „krumme Bahnen“ an – das heißt, ohne 
Krafteinwirkung  von  Seiten  irgendwelcher  anderer  Seiten  –  also 
auch ohne Krafteinwirkung von Seiten eines gemeinsamen Schwe-
rezentrums  (Mittelpunkt  der  Rennbahn),  welcher  immerhin  eine 
ebenso spukhafte wie ganz instantan vermittelte Fernwirkung zuge-
traut werden mußte. Die allergrößte Narretei, welcher die Physiker 
je auf den Leim gingen, war die, wonach es nur die geradlinige Fort-
setzung eines Weges sei, die einer Masse schon von Natur aus eigne 
–  die  „Normalheit“  ihres  Nur-geradeaus-fliegens,  sozusagen,  und 
wonach immer dort eine magisch-fernwirkende Kraft ansetzen müs-
se, wo auch immer so ein Geschoß aus der Geraden auslenkt (Ana-
loges Bild:  der  Mittelpunkt  einer  kreisrunden Rennbahn übt eine 
Anziehungskraft auf die Rennwagen aus, wodurch sie in den Kreis-



verkehr gezwungen sind – auf Wagenlenker will dieses Theoriebild 
vollends verzichten). Diese Unterstellung hat nur einen so dermaßen 
groben Denkfehler, dass einen auch kaum weiter verwundern muß, 
dass nicht schon der primitivere Vorfahre den selben beging: Wenn 
sich  Konglomerate  nur  unfreiwillig  in  eine  Kurve begäben,  dann 
würden sie ja auch schon nur ganz unfreiwillig Atome, Massekörper 
oder Konglomerate bilden, und wenn sie das so unfreiwillig täten 
wie behauptet – von woher dann die Kraft, welche sie dazu bringt, 
es dennoch zu tun? Etwa von Seiten der Konglomerate, die keine 
solchen sein wollen? Und falls tatsächlich „Ja“ – auf welcher Seite 
stehen die dann – eher „oben“ oder „unten“, im Weltraum? Viel-
leicht  „Links“?  Und  falls  nun  tatsächlich  „Ja“,  beziehungsweise: 
„Nein, Rechts“ – dann bitteschön: „Rechts oder Links, wovon?“ Soll 
die Kraft nebst Kraftfeldlinie vielleicht aus dem „Off“ kommen oder 
zugleich von nirgendwo und von „über-all“ her –  von „über dem 
All“ womöglich? Am Ende des 22sten, noch größeren neuen, milli-
arden-dollar-schweren Teilchenbeschleunigers stellt  sich noch her-
aus, dass auch die zwingende Kraft nur ganz „unfreiwillig“ da ist, 
wa? – zur Geradheit gezwungen von den unfreiwilligen Konglome-
raten.  

Es  fällt  vielleicht  nicht  sogleich  auf,  aber  dem Prinzip  nach 
haben wir es hier mit dem selben Irrsinn zu schaffen, der schon der 
Theorie von eines Menschen freiem Willen zugrunde lag. Ein Wille, 
der  frei  von  fremden  Einflüssen,  Umständen  oder  zwingenden 
Gründen ist, ist auch frei von Ergebnissen, Folgen oder wahrnehm-
baren Wirkungen. Das geht nicht! Aus dem Dilemma hat man erst 
herausgefunden,  wenn  man  >im  Grunde  selbst<  den  >Willen< 
begriffen hat, und genau so verhält es sich auch mit den Sachen im 
Rahmen des rein „physikalischen“ Sachverhaltes, der sich aber in 
auch  wirklich  rein  gar  nichts  von  einem rein  „psychologischen“ 
Sachverhalt  unterscheidet.  Es  ist  beides  ein  „psychosomatischer“ 
Sachverhalt und der läßt sich nicht aufgliedern in einen Zwinger und 
einen  Bezwungenen,  und  so  auch  nicht  in  einen  Beweger  und 
Bewegten  oder  einen  Krümmer  und  einen  Gekrümmten.  Das  ist 
technisch-atheistische Universitätskinderkacke auf einem mentalen 
Niveau von vor fünfzigtausend Jahren, als der Halbaffe noch mit 
Stöcken nach Schatten warf, in der irrigen Annahme, die wollten 
ihm an  den  Akademikerpelz.  Solche  „Milchmädchenrechnungen“ 
können auch unter quantenmechanischer Doppeltarnung hinten wie 
vorne nicht aufgehen, also auch nicht über ihre eigentliche Blödsin-
nigkeit hinwegtäuschen. Ein Elektron oder Proton ist nicht gezwun-
genermaßen ein Elektron oder Proton, und es sind auch nicht andere 



„Kräfte“, die solche Wellenpakete in die kleine Kugelgestalt zwin-
gen. Diese Theorie würde ja in jedem Falle – also auch für Elektro-
nen und „Korpuskel“ – ein mittig gelegenes Schwerezentrum postu-
lieren,  und  auch  diesem  müßte  nun  immerfort  ein  weiters 
Schwerezentrum innig sein, welches für dessen zentralistische Ober-
flächenkrümmung und Kugelform sorgt. Die Zertrümmerungsversu-
che haben jedoch schon gezeigt,  dass abgesehen von „elektroma-
gnetischen“ Wellen  nichts  übrigbleibt,  doch  die  stieben  nach 
Zerstörung ihrer vormaligen Kugelformation immer recht geradlinig 
davon – auch in diesem Falle „gezwungenermaßen“ –  jedoch nicht 
gekrümmt,  sondern  geradegerichtet.  Das heißt,  es  gibt  hier  keine 
„normale“ Ausrichtung in ihrer Bewegung. Dass sich Massekörper 
nur  geradeausbewegen  beschreibt  keineswegs  deren  ureigentüm-
lichste „Norm“, denn auch diese Wegegestalt setzt einen absoluten 
Referenzpunkt voraus, und kann immer nur im Vergleich zu einer 
Krümmung „gerade“ sein.  Das  heißt,  auch eine Krümmung oder 
Wegegestalt ist immer nur „relativ“ krumm und liegt sozusagen wie 
schon auch die  Schönheit  immer nur „im Auge des Betrachters“. 
Dass nun der Betrachter sehr schnell auch Zeugen findet für die von 
ihm  beurteilte  Geradheit  einer  Bewegung,  tut  meinem  Einwand 
überhaupt keinen Abbruch,  denn solchen  Zeugen,  denen dieselbe 
Bewegung ganz anders aussieht, kann er schon von Natur aus nicht 
über den Weg laufen, denn selbsverständlich verläuft dann auch die-
ser Weg ganz anders und kreuzt deren Wege niemals. Zeugen sind 
also ganz zwangslaüfig immer nur solche, die dasselbe bezeugen. 

Diese  nun  überaus  misteriöse  Welle  ist  eben  im Stande  alle 
möglichen Krümmungen anzunehmen – kaum merkliche,  mittlere 
und sehr starke Krümmungen –  und diese dann auch über kurz oder 
lang beizubehalten. Zumindest das tut sie dann recht freiwillig, und 
zwar genau so lange,  bis  sie  wieder mit  anderen „Wellenfronten“ 
mehr  oder  minder  hart  kollidiert,  doch  bis  dahin  setzt  sie  ihren 
Links~ oder Rechtsdrall genau so fort, wie sie sich diesen schon mit 
der letzten Kollision eingefangen hat. Die Fortsetzung ihrer Bewe-
gung folgt dann krummen Wellenphasen – etwa „Planetenbahnen“ 
– und daraus folgt, dass ein Mond keineswegs von Seiten eines Zen-
tralgestirns in die Krümmung seiner Bahn gezwungen wird ...!  

Auf weitere Fragen zu solchen Bewegungsmodalitäten im inter-
partikulären Wellenkomplex und im korpuskularen Detail, sowie auf 
die  eigentliche  Bedeutung  des  Nomens  >Kraft<  kann  ich  wegen 
ihres verbalen Umfanges erst weiter hinten – jenseitig des hiesigen 
Kapitels – näher eingehen (Die Erläuterungen dazu verlangen unter 
Anderem auch  eine  andere  Erklärung  für  das  Ergebnis  aus  dem 
Drehwaagenexperiment von Sir Isaak Newton; S.382 ff ). Für mich 



hat sich jedenfalls schon gezeigt, dass der einfachere Denkansatz, 
wie  er  schon der  mosaischen  Genesis  zu  entnehmen war,  soweit 
durchspielen läßt,  dass sich daraus auch die  Vereinigung der vier 
Teilkräfte des naturwissenschaftlichen Verrisses ihrer einheitlichen 
Natur wie von selbst ergibt. Man hätte die Kraft erst gar nicht zerle-
gen brauchen – es war auch das nur ein Akt naturwissenschaftlichen 
Aberglaubens. An sich ist das forschende Herumprobieren an allen 
nur erdenklich waghalsigen Theorien ja ganz in Ordnung, aber nicht 
in Ordnung ist es dann, wenn der darin enthaltene Unsinn dazu her-
angezogen wird, solchen Aberglauben den Anhängern des anderen 
Lagers zu unterstellen oder „nachzuweisen“ – denen also, die sich 
an der  Überlieferung einer  weitaus umfänglicheren „Empirie“ als 
der, der Ungläubigen festzuhalten suchen. 

Das Wesen der Materie – der Sachverhalt und das wechselseiti-
ge Verhältnis aller Sachen oder Dinge unter~  und zueinander – ist 
ebenso gründlich mißverstanden worden wie schon die „Mutter al-
ler  Lebendigen“  alias  Matre,  Mater,  Matrone oder  Ma-terra. Die 
gängige Theorie zum Wesen ihrer wechsel- oder gegenseitigen An-
ziehung macht da freilich keine Ausnahme, und so auch nicht die 
wechselseitige Beziehung zwischen den Leibern der Nachfahren des 
Affen, oder deren Bezug zu Geld, Gold, Schule oder Schuld. 

Diese >Rücksicht< hingegen − „Religion“ (!) – insbesondere die 
etymologische,  ferner die laut-logische Verbindlichkeit einer Deu-
tung, das heißt,  die Wortverwandtschaft und die lautgerechte Deu-
tung  aller  Vokabeln  des  überlieferten  Wortes,  hinsichtlich  eines 
selbstverständlichen Präjudizes, demnach aller Begriff nach demsel-
ben Präjudiz verlautet und lautlich gewandelt, verwendet, also >ver-
wandt< und entstanden ist  –  ist  dann auch  diejenige,  welche  im 
Geiste lateinischer Dialektik >re-ligio< (Genitiv: religionis) genannt 
worden  ist.  Die  allerhöchst  schlecht  reflektierte  Umschreibung 
„abergläubische Bedenken“ nebst „Gewissensskrupel“, wie sie vom 
großen Schulwörterbuch „Langenscheidt / Latein“ unters Schulvolk 
zu  bringen  versucht  worden  ist,  gesellte  sich  erst  viel  später  zur 
wortwörtlichen, ursprünglichen und eigentlichen Bedeutung. >Reli-
gion< heißt nichts anderes als Berücksichtigung, Rückschluß, Rück-
schließung oder  Rücksichtnahme,  je  unter  Betonung einer  diesen 
zugrundegelegten „Verbindlichkeit“ zwischen einstiger und künfti-
ger Maßnahme.   

Offiziell ist die theo- und etymologische Deutung diesen Wortes 
nicht weiter als bis zu der reichlich seltsam anmutenden Umschrei-
bung: >Rückbindung (an Gott)< belegt, aber im Austausch des No-



mens >Gott< (← gieße; engl.: get / forgotten; ↔ Guss / Kuss) gegen 
den >Deus<, welcher nominal dem deutschen Ausdruck >Deutsch< 
(ahd.: diutisc ↔ mlat.: theodiscus, >tiutisch, engl.: dutch) zugrunde-
liegt, wird daraus eine >an den Deut oder Logos gebundene Deu-
tung (des Wortes)<, obschon >religio< allein natürlich bloß >Rück-
bindung< oder >Rückschluß< heißen kann. Ich meine, das genügt 
eigentlich – das genügt bei Lichte betrachtet oder „bei Gott“ ganz 
und gar und vollauf, denn ohne diese wäre gewiss alles dahin.

Das heißt, alle nur erdenkliche >Theorie<  − auch die Evoluti-
ons~ oder Relativitätstheorie – stützt sich entweder auf Theos (das 
Sein /  Zeihen /  Zeigen), oder ist schlichtweg keine Theorie; so ein-
fach ist das zunächst einmal! 

Beweisstück „№1A/a-a“ ist schlicht und ergreifend der blanke 
Laut, denn über etwas anderes als nur diesen, läßt sich eine Aussage 
ebensowenig identifizieren wie der vermeintliche >Inhalt< dersel-
ben – soweit zumindest, die Schlußfolgerung des alten Philosophen 
Aristoteles (Dreisatz zur Logik, u.a.). Man kann schließlich auch nur 
schlecht  behaupten,  das  Wort  >abc<  fraglichen  Inhaltes,  bedeute 
eher >udm< fraglichen Inhaltes, als >abc< fraglichen Inhaltes, denn 
ein solcher >Inhalt< ist eben keineswegs anders als nur buchstäblich 
oder lautlich angezeigt. >Abc ≠ udm<! Es gibt da keinen anderen 
Inhalt als eben nur den lautlich indizierten. Folglich haben auch sol-
che Einträge,  wie der pseudoetymologische Kommentar, demnach 
der althochdeutsche und der gotische Laut >diota<, beziehungswei-
se  >thiuda<,  nebst  >theo-(discus)<  eher  mit  >Volks-  od.  Völker-
(kreis)< ins Neuhochdeutsche zu übersetzen seien, nicht auch nur 
den allergeringsten Wert,  denn das kommt angesichts der  lautlich 
äußerst  großen  Differenz  zwischen  >theod  /  theos<  und  (nhd.  / 
asächs.) >Volk / folk< über die bloße Unterstellung eines vom Laut 
wesentlich verschiedenen Inhaltes nicht  auch nur um haaresbreite 
hinaus. Man kann nicht beweisen, dass „A“ gleich „B“ ist oder dass 
es „B“ bedeutet, also kann man auch nicht einfach behaupten, dass 
„thiuda“ soviel  wie „Volk“ bedeutet.  Bitteschön „was“ – welches 
ebenso  augenscheinliche  wie  tatsächliche  „Ding“  –  deutet  diesen 
Falles auf den Ausdruck „Volk“? Es fehlt hier schlichtweg jegliches 
wirklich  handhabbare  Beweisstück  für  eine  ansonsten  vollends 
Grund~ und  Gegenstandslose  Behauptung.  Die  Wendungen  „A 
heißt B“ und „A heißt in etwa soviel wie B“ unterscheiden sich se-
mantisch in etwa genauso weit, wie die Wendungen „A ist  B“ und 
„A und B bezeichnen (womöglich) ein und dieselbe Sache“. Falsch 
sind aber alle vier, denn „heißen“ meint  (soviel wie ) „aufrufen“ (↔ 
„hissen“) aber „A“ ist eben keineswegs dazu imstande „B“ aufzuru-
fen – auch nicht „womöglich“ –  und da es dieses noch nicht mal 



auch nur andeuten kann, kann es das auch nicht „be-deuten“. Genau 
nur so geht eine „logische Argumentation“ – sie beachtet vielmehr 
was lautlich formuliert und gesagt worden ist, als das, was damit 
(eventuell / nur) „gemeint“ ist. Den zugrundeliegenden Imperativen 
entsprechen  zwar  mentale  Entscheidungsmomente  („Gedanken“ 
oder  „gedankliche Lenkung“ ↔ „Link“ / „Klinke“), aber deren Ver-
knüpfung kann ich nicht schon da auf die Schliche kommen, wo sie 
nur in eines anderen Kopf herumschleichen. Erst wenn sie mir mit-
samt ihrem weitreichenderen Kontext verlautet, also lautlich präsen-
tiert werden, kann ich sie verifizieren oder falsifizieren.

 
Die >Gefolgschaft< und das >Gefolge< korrespondieren lautlich 

sehr eng mit der >Folge<, und somit auch sehr eng mit dem >Volk< 
oder (engl.) >folk<, aber überhaupt nicht mit (germ.) >theudo< oder 
dergleichen, und außerdem heißt  Diskus nicht Kreis oder Scheibe, 
sondern Tisch, denn (gr.) >diskein< heißt ebenfalls nicht >kreisen< 
sondern  vielmehr  >dis-zeihen<  also  >ver-zeihen<,  und  ansonsten 
höchstens noch >täuschen / tauschen< denn >tischen<, da nämlich 
der >Tausch-handel< über einen Tisch alias „Tausch“ erfolgte.  Was 
auch immer der vermeintliche Inhalt dieser Nomen zunächst gewe-
sen sein mag – ein „Möbelstück“ ganz bestimmt nicht. >Theodis-
cus< alias >Deutsch< heißt vielmehr soviel wie „Diskurs der Ge-
folgschaft“, wobei dieser „Diskurs“ oder die „Diskussion“ als ein 
Synonym der „Art und Weise des Deutens“ zu begreifen ist. Für dies 
ist  also zunächst einmal auch einzusehen, dass ein Laut oder ein 
sprachliches Zeichen (A, B od. C od. „12“ od. „twelf“...) als das we-
sentliche Element eines Kontextes mit dem Namen >Sprache<, al-
lem voran für sich spricht und inhaltlich oder semantisch nicht ganz 
automatisch oder unbedingt immer mit dem übereinkommt, was sich 
ein Hörer, Leser oder Sprecher dazu gerade einbildet, und zwar auch 
dann nicht, wenn sich der selbe Hörer mit einer Mehrzahl aller an-
wesenden  Hörer  in  dieser  Angelegenheit  einig  geworden  wäre. 
>Hund< könnte trotzdem nicht >Katze< bedeuten, da >Hund< halt 
nur auf >Hund, Hand, Hundert< od. (engl.) >hunter< deuten kann, 
aber nur schwerlich auf das, worauf nur die Laute >Katze<, >Du-
sel< oder >Witz< deuten, und zwar jeweils ganz und gar ungeachtet 
der Frage, ob der Leser davon eine Vorstellung hat, welchen „Signi-
fikates“ das ein oder andere Nomen ist, oder nicht. 

Der so gebräuchliche Begriff vom >Inhalt (eines Wortes)< ist 
hier mit ganz besonderer Vorsicht zu genießen, denn >Bedeutung< 
alias  >Inhalt< und >Einbildung< sind wohl eher zwei Paar  ganz 
verschiedene Stiefel. Und Vorsicht (!): Die >Vorsehung< ist das ei-
gentliche  Synonym der  >Vorsicht< –  da  wäre  es  also  nicht  bloß 



wünschenswert, dass wenigstens diese göttlich sei, sondern auch an-
gezeigt, dass den Atheisten einige Einbildungen reiten, die mit einer 
Rücksicht auf wortlautliche Zusammenhänge nichts mehr zu tun ha-
ben.  >Vorsicht<  bezeichnet  jedenfalls  keine  übernatürliche  Sache 
oder Fähigkeit, und wer glaubte, dass das Nomen >Vorsehung< so 
etwas bezeichnet, der kann halt weder logisch noch wörtlich denken 
oder argumentieren. Denkbar ist allenfalls, dass diese Fähigkeit dem 
Atheisten ebensowenig gegeben wie begreiflich ist, aber allein das 
macht sie noch lange nicht „widernatürlich“. Sofern das Wort >Um-
gang< ähnlich dem Wort >Umgehung< zu deuten ist, sofern ist auch 
das Wort >Vorsicht< ähnlich dem Wort >Vorsehung< zu deuten, da 
die Deutung ansonsten „unlogisch“ verliefe, und nur wenn die Deu-
tung ebenso unlogisch wie inkonsequent von Statten geht, dann ist 
die Überlieferung für die Katz und der Mensch deren gefundenes 
Fressen. Bezeichnet denn auch die „Umgehung“ eine widernatürli-
che Fähigkeit? Welchem Signum innerhalb des Aussdruckes „Vorse-
hung“ hat der Atheist angesehen, dass dieser eine widernatürliche 
Fähigkeit bezeichnet? Freilich ist das nur eine rein rhetorische Fra-
ge,  denn  die  Fehldefinition  ist  dem  Ausdruck  selbstverständlich 
nicht angesehen, sondern nichts wie nur unterstellt. Der Atheist ver-
wundert sich nicht über den Inhalt biblischer Überlieferung, sondern 
nur über den Unsinn seiner unsinnigen Unterstellungen.

Theos ist zunächst einmal nur Theos, Deus oder Zeus, und da-
her vor allem erst mal das, was das Wort will, und nicht etwa das, 
was  der  Schwätzer  will,  sofern  dessen  Vorstellung  eher  mit  dem 
übereinkäme,  was  (lautlich)  dem zugehörigen  Kontext  widersprä-
che, und in den Text nicht hineinpaßte, in welchen sie der Schwätzer 
somit  wider  alle  Logik  bloß  hineingezwängt  hätte.  Der  Text  von 
dem ich  da  spreche,  nennt  sich  in  anderem Kontext  auch  gerne 
>Umschreibung< oder >Definiton<, und eben die paßt wie nur all-
zuhäufig auch sehr leicht festzustellen  − >quod erat demonstran-
dum< (monstrum = Mahnmal /  Zeichen!) – nicht gut zum eigentli-
chen, ursprünglichen, angestammten oder etymologischen Kontext 
ein und derselben Vokabel, welcher ja ebenfalls nur eine Umschrei-
bung ist;  nur eben schlüssiger,  beziehungsweise „schlüssig“ (=lo-
gisch) und genauer, bzw. „genau“ (< nau / neu v. mhd. >nou<, ≈eng, 
knausrig, knapp). 

Wir  bekommen es  in  dem Zusammenhang also  auch  mit  der 
sogenannten >Gerüchteküche< zu tun, welche bildlich gesprochen, 
vermittels  eines großen auf dem Feuer stehenden Topfes,  in  dem 



allermögliche  lexikalischer  Fund  in  brodelndes  Wasser  geworfen 
worden ist, Gerüchte kocht − „die Story vom wilden Pferd“ sozusa-
gen, oder „Meyers großes Handlexikon in Farbe“ und dergleichen 
andere Ungereimtheiten.

Naturwissenschaftler,  aber  auch  der  Großteil  hochdekorierter 
Fachleute aus den Geisteswissenschaften – ob nun an einer Univer-
sität oder in einem Verlag tätig – stellen auf diesem Gebiet keine 
Autorität dar, denn diese ist und bleibt >naturbedingt< immer dem 
Logos angetragen (:Aristoteles / Zenon aus Kition ↔ stoische Ety-
mologie), und gerade diesen hat ja nun allen voran der Atheist nur 
allzu  ungerne  >personifiziert<,  aber  >zu  Fleiß ~<  oder  gar  >zu 
Fleisch  geworden<  noch  viel  weniger  gern.  Wir  begegnen  daher 
wenigstens  zwei  grundsätzlich  oder  wesentlich  verschiedenen 
Umschreibungen ein und derselben Vokabel,  die  sich rein formal 
betrachtet,  also  nach  weitestgehender  Vereinfachung  oder  Abkür-
zung,  nicht  weniger widersprüchlich gegenüberstehen,  wie  in  der 
Ungleichung >A = B< oder >A = Nicht-A< oder >A ≠ A<. Weniger 
drastisch verkürzt heißt das dann etwa: >Gott = Leberwurst< oder: 
>Gott = Nicht-Gott< oder: >Deus ≠ Theos ≠ Zeus<.

2.3 Der aristotelische Dreisatz zur Logik

Aristotels, der sich wohl so eingehend und konzentriert wie nie-
mand sonst mit der Logik befaßt hat, nahm auch noch die umgangs-
sprachliche Formel mit hinzu, welche doppelt verneint und über die-
sen  >Trick<  dann  ebenfalls  bejaht,  also  gleichfalls  der  wahren 
Aussage gleichkommt, welche ansonsten nur wie „A = A“ lautet. 
Der selben Form ensprechend: „A ≠ Un-A“ oder: „Glück ist nicht  
Unglück“. Unglücklicherweise bezeichnete er ausgerechnet diesen 
einen Fall, von nur drei möglichen Fällen, den “Satz vom Wider-
spruch“,  obwohl sich der  Laie  – zumindest  der  deutschsprachige 
Laie – darunter etwas ganz anderes vorstellt, nämlich vielmehr eine 
Aussage vom Typ „A ≠ A“ oder „2 = 5“, aber halt nicht die wahre 
Aussage, derzufolge Wien nicht Stuttgart ist, oder „2 ≠ 5“.

 Dass Zwei nicht Fünf ist, ist ja kein Widerspruch sondern eine 
wahre Aussage,  und trotzdem fällt  sie  nach Aristoteles  unter  den 
Satz vom Widerspruch, was nun wohl erst mal selbst und schon so 
manchem wie ein Widerspruch erscheinen mußte. 

Nicht zuletzt auch dieses umständlich provozierte Mißverständ-
nis führte über die nicht endenwollende Diskussion seit der >Scho-



lastik<  (mitteleuropäische,  mittelalterliche  Logikdebatte),  zu  der 
haarsträubenden  Interpretation  des  aristotlischen  Grundsatzes  zur 
Logik, die heute wie folgt lautet: 

Ein  und  dasselbe  Prädikat  kann  ei-
nem  Ding nicht zugleich zu- und ab-
gesprochen werden. 

    Das leuchtet zwar leicht(er)  ein,  läßt  aber dennoch die Frage 
offen, ob A gleich B sein kann – sein oder bedeuten –  denn solange 
dem  A das  B nur zugesprochen,  also nicht  wieder abgesprochen 
wird, scheint die Vorgabe ebensoweit erfüllt, wie des anderen Falles, 
da ihm B nichts wie nur abgesprochen wird. Man erliegt also unter 
Umständen dem Eindruck, die aristotelische Vorgabe ließe die einfa-
che Ungleichung und mithin zumindest den primären Widerspruch 
gelten, demzufolge A durchaus auch B, Geschwindigkeit, Fläche, X 
oder sonstwas bedeuten könne. Ausdrücklich untersagt wäre dem-
nach nur der sekundäre Widerspruch, der sich allein aus der gleich-
zeitigen  Zu-  und  Abweisung  eines  dieser  „Prädikate“  ergibt. 
Wieviel die Vorgabe nun auch noch in dieser Form taugt oder nicht, 
hängt sehr stark davon ab, wie der Ausdruck „Prädikat“ definiert 
ist, also davon, was ein Prädikat ist oder nicht ist. Ist es auf Verben 
und Adjektive („Akzidentien“) beschränkt, so schlösse das zumin-
dest noch solche Aussagen von Sprache aus, wonach das Schwein 
ein Pfau sei oder der Mensch ein Tier oder Affe, denn diese Paare 
teilen sich ganz offensichtlich weder alle Adjektive noch alle Ver-
haltensweisen (Tätigkeiten). In dem Falle wäre die Vorgabe zumin-
dest  noch  einigermaßen  tauglich,  denn  sie  untersagte  dann 
wenigstens Widersprüche der Form „Acht ist Drei“, allerdings nicht 
auch Widersprüche der Form „schön ist häßlich“,  „Oma ist jung“ 
oder „Opa ist weiblich“ – solche Aussagen wären dann immernoch 
ebenso zulässig wie „wahr“ oder widerspruchslos – mindestens aber 
„streitbar“,  also  ungelöst.   Zu  einer  Lösung  dieses  Problemes 
könnte man nur anhand von Untersuchungen auf nicht-sprachlicher 
Ebene gelangen, und selbst das nur bedingt oder „scheinbar“, denn 
auch wenn ich nur behaupte: „Opa ist schwer“, und auf nichtsprach-
licher Ebene zu dem Nachweis finde: „Opa ist 71 kg schwer“, dann 
kann mir immernoch jemand mit einem anderen „Opa“ das Gegen-
teil  beweisen („Opa ist  nicht  71  kg  schwer“) und auf die  Frage: 
„welcher Opa“ ausweichen.  Spätestens von da an ist schon abzuse-



hen, daß keine Möglichkeit besteht, herauszufinden, ob eine der bei-
den sich widersprechenden  Aussagen wahr oder falsch ist. Die Vor-
gabe bietet  hierfür  keine brauchbaren Lösungen an,  und definiert 
somit auch die Sprache ganz allgemein als ein „in dieser Hinsicht  
unbrauchbares Ding“ – nicht berücksichtigend allerdings, das diese 
auch „Logik“ ist und heißt.   

Der  antike  Philosoph  Aristoteles  sagte  jedoch  ohnehin  etwas 
ganz anderes, wenn auch etwas zum verwechseln ähnliches, mit den 
Worten (Altgriechisch übersetzt): 

„...dass ein und dem-
selben dasselbe nicht 
zugleich zu~ und 
abgesprochen werden 
könne (od.dürfe)... 
Dies ist die sicherste 
Grundlage....“                            

                                                (>Metaphysik<, 1005 b)

Sinngemäß scheint sich die inzwischen längst übliche Interpretation 
nicht  wesentlich  vom Original  zu  unterscheiden,  aber  in  hiesiger 
Angelgenheit enttarnt sich der vermeintlich kleine Unterschied als 
ein ebenso gravierender wie entscheidender. Indem Aristoteles mit 
seiner Aussage weniger deutlich auf das Wesen solcher Ausdrücke 
wie  >Ding<,  >Sache<  oder  >Prädikat<  (= 
Zusage / Ein-etwas-sein)  einging, blieb er stattdessen deutlicher in 
Bezug auf  das,  was  die  >Aussage< betrifft  oder  betroffen  haben 



wollte – nämlich das Wesen des Aussagens, oder eben die >Logik< 
(~ike ↔ ars techne ←  gr. „to echo / ego“ u. „legein“; → die gehei-
me Kunst des Weis- oder Aus-sagens / Aus-legens). 

Ein  und demselben  nur  dasselbe zuzusprechen ist  noch nicht 
dasselbe wie dem >einen selben< das ein oder andere Prädikat zuzu-
sprechen, denn das ist nämlich schonmal eher >was anderes< als 
dasselbe.

Das populäre Resultat der Fehldeutung kommt wie gesagt von 
nicht ganz ungefähr, denn >dasselbe< in der Urfassung könnte frei-
lich  − d.h. rein theoretisch  − auch >dasselbe Prädikat< oder >die-
selbe Akzidens< meinen, nämlich dieselben, welche >dem-selben< 
schon zugesprochen waren,  bevor man sie  ihm wieder in  Abrede 
stellte, also nicht unbedingt nur dasselbe wie das, welchem es zu~ 
oder abgesprochen würde.

Wie das der Urheber diesen Satzes nun tatsächlich gemeint hat, 
erschließt  sich  aber  im Zweifelsfalle  auch  schon  allein  aus  dem 
näheren Studium seines anbeigestellten Dreisatzes und der unmittel-
baren thematischen Umgebung, in welche er ursprünglich gestellt 
war. Hier zunächstmal  nur der Dreisatz:

1. Der Satz von der Identität, entsprechend der Formel:  A = A

2. Der Satz vom Widerspruch, entspr. der Formel:   A ≠ Nicht-A
  
3. Der Satz vom ausgeschl. Dritten, entspr. d. F.:   A = B  
                                                                        oder:   A = Nicht-A 
                                                                        oder:   A ≠ A 

>A< ist dasselbe wie >A< − nicht etwa ein Prädikat, die Bedeu-
tung oder eine Akzidens von >A< − und sämtliche Fälle, in welchen 
diesem >A< so etwas wie >ein Anderes<, ein Prädikat, eine Eigen-
schaft oder eine Akzidens gleichgestellt  worden zu sein scheint – 
etwa „A ist schön“ – fielen ganz offenbar unter den „Satz vom aus-
geschlossenen  Dritten“.  Das  Nomen  „Dritter“  steht  für  „dritter  
Fall“  oder  „dritte  Möglichkeit  der  Formulierung“,  und  der  Titel 
ganz insgesamt bezeichnet die Tatsache, daß nur zwei von drei For-
mulierungen „die Aussage wahren“, während die dritte keine Aus-
sage leisten kann und von Sprache auszuschließen ist.

Das heißt im Klartext: Allein der Satz vom dritten und ausge-



schlossenen Falle stellt dar, was dem Philosophen zufolge nicht sein 
kann – nämlich, dass einem >A< das Prädikat >A sein< per Gleich-
stellung eines von >A< wesentlich verschiedenen Dinges, nämlich 
>B< oder dergleichen, zugleich zugesprochen und in Abrede gestellt 
sei. Wenn nämlich >A< gleich >B< sein können sollte, dann müßte 
es einerseits das sein, was es ohnehin schon ist (nämlich „einerseits“ 
des Gleichheitszeichens!), und zugleich wie andererseits auch noch 
sein, was es nicht ist, nämlich >B< („andererseits“), und eben das 
gliche nun schon der Forderung, wonach dieses arme, kleine >A< 
zugleich  sein  und nicht  sein  können sollte.  Ein  einziges  Zeichen 
kann nicht sich selbst darstellen, und auch noch ein anderes Zeichen 
darstellen, also kann es nur sich selbst darstellen. Das zeigt des anti-
ken Philosophen eigentlichen Gedankengang, dem allerdings in et-
was  anderer  Weise  schon  einmal  Archimedes  vorgegriffen  hatte. 
Diesem zufolge  konnte  nicht  (zugleich)  zweierlei  „Ding“ auf  ein 
und denselben Fleck gehen. Die aristotelische Idee deckt sich also 
weitestgehend  mit  dem von  Archimedes  ausgesprochenen  Gesetz 
von der Verdrängung, auf welchem auch der Auftrieb beruht. 

Offenbar war dem vorlauten Interpreten diesen Satzes nur mal 
schnell aus dem Gedächtnis entschwunden, dass ein >Prädikat< we-
der ein Symbol noch eine Bedeutung, ein Adjektiv, eine Auszeich-
nung oder eine Akzidenz ist, sodass er selbige wohl auch durch eine 
der beiden Seiten in den zwei möglichen Vordersätzen repräsentiert 
sah, also durch „A“ oder „Nicht-A“. Ein „Prädikat“ ist aber nichts 
als nur die sogenannte „Aussage“ eines Satzes, also die >Satzaussa-
ge<, und in allen drei (od. fünf) hier dargestellten Fällen allein durch 
das formale >signum tautologium< dargestellt – das im Deutschen 
so holprig benannte “Ist-gleich-Zeichen“, für die Aussage: „ist“ ali-
as: „sein“. Das ist nicht irgendein Prädikat wie angesichts der aus 
dem  Mißverständnis  geborenen  Fehlinterpretation  angenommen 
werden könnte, sondern das Prädikat schlechthin – gewissermaßen 
das  Spitzen-  oder  Superprädikat,  über  dessen  eigentliches  Wesen 
sich wenige Jahrhunderte später dann auch die >Scholastiker< den 
Mund fusselig diskutierten. Ganz fraglos nimmt dieses >Sein< nebst 
allen sonstigen Prädikaten eine Sonderstellung ein, und zwar sowohl 
unter  allen  sonstigen,  als  auch  innerhalb  der  hier  behandelten 
„Gleichnisse“ oder Gleichungen. Auf die besondere Rollenfunktion 
des Ist-gleich-Zeichens muß man allerdings erst mal kommen – ihm 
kommt die Hauptrolle zu – denn somit ist das „Prädikat“ niemals ei-
nem „A“ oder „B“ gegenübergestellt, sondern dasjenige Ding, das 
gegenüberstellt, beziehungsweise (zwischen zwei Zeichen) „vermit-
telt“.  Für alles weitere in selbiger Debatte ist also unbedingt zu be-
achten, dass in Aussagen der Form >X ist g< oder >X ist G< − etwa: 



„Christus ist gerecht“ oder: „Christina ist Griechin“ – nicht etwa 
>g< oder >G< das Prädikat ist, welches nun der Vermeidung eines 
Widerspruches zuliebe, dem >X< nicht zugleich zu~ und abgespro-
chen werden dürfte, denn daraus ergäbe sich zwar tatsächlich ein 
Widerspruch, aber dies eben erst mit der Gegenüberstellung beider 
Fälle, und nicht schon in ein und demselben Fall, welcher bloß wie 
>A=B< (oder >A=b<) lautet. Anschaulicher:

         Falsch interpretiert:  „X ist G und zugleich Nicht-G“
 

formal:     X = G  ∧  X = Nicht-G    
 oder:     X = G  ∧  X ≠ G     

 verbal:   „Christina ist Griechin und Russe“ *

         Richtig interpret. (bzw. „original“):    „X ist G“

formal:      X = G  
verbal:  „Christina ist Griechin“

* An Stelle von „Nicht-Griechin“ wählte ich hier den Ausdruck „Russe“, um die 
ohnehin schon so skurril wirkende Aussage etwas authentischer wirken zu las-
sen –  als Maskulinum widerspricht es auch noch in anderer Weise dem Femini-
num „Griechin“

Zwar ergeben sich nun in beiden Fällen der Interpretation „logische 
Unmöglichkeiten“,  also  Widersprüche,  aber  der  Fehlinterpretation 
zufolge, wäre noch immer die einfache Aussage möglich, dernach 
„X“ gleich  „G“ sein oder heißen  könnte,  solange  nur  nicht  auch 
noch  dieser  Aussage  widersprochen  wird.  Zufolge  der  richtigen 
Interpretation jedoch, ist allein schon die einfache Ungleichung ein 
Widerspruch, und die kombinierte dann sowieso und obendrein.

Meine Anmerkung: „Richtig interpretiert: ...“ soll nicht bedeu-
ten, dass die folgende Ungleichung zulässig oder nicht unlogisch ist, 
sondern nur, dass nur diese Form der Ungleichung diejenige ist, von 
welcher Aristoteles gesprochen hat. Die andere Form ist zwar eben-
falls unzulässig und unlogisch, beschreibt aber nicht mehr nur den 
harten Kern eines Widerspruches, sondern nur noch eine Erweite-
rung oder Ableitung desselben. Würde der Dreisatz nur der Ablei-
tung entsprechend interpretiert – „Falsch interpretiert: ...“ – dann 



wäre er um etliches seiner Mächtigkeit beraubt und gestattete dem 
Naturwissenschaftler alle möglichen Falschaussagen der Form „A = 
B“, denn der falschen Interpretation zufolge wär dies ja eben kein 
Widerspruch, sondern eine logisch zulässige Aussage.

X kann nicht G sein − weder sein, noch heißen oder bedeuten. 
Christus ist strenggenommen weder gerecht noch gut, Gott oder gü-
tig, sondern nur  Christus, und das heißt auch nicht etwa „Gesalb-
ter“, Retter oder Erlöser – das sind ganz stinknormale Pseudonyme 
desselben –  sondern „Kreuzer“, Kreiser oder Kritiker (↔ lat.: crisis 
/ crinis). Der Name bezieht sich auf den ideelen Gehalt, welcher je-
der „Krone“ (↔ Kranz) zugrundeliegt, und der hat nur sehr entfernt 
und nur ganz indirekt mit dem Kreuz zu tun, an dem der „König der  
Juden“ hingerichtet wurde. Des Erlösers Pseudonym ist außerdem 
urverwandt mit den Nomen >Kreide< und >Credo<, und auch Cre-
do (↔ Kredit)  verweist eben keineswegs auf das deutsche Verbum 
„G‘lauben“ oder „ge-loben“. Ob dieser beiden Nomen Inhalt oder 
Bedeutung tatsächlich übereinkommt, läßt sich wohl nur über sehr 
weitschweifige  und  ebenso  unsichere  Umwege  ermitteln  –  falls 
überhaupt. Zur Verifizierung der Aussage „Gott existiert“ würde der 
aristotelische  Dreisatz  zur  Logik  ebenfalls  nichts  mehr  beitragen 
können, wenn man ihn nur falsch interpretiert anwände, denn dann 
vermochte  er  auch  den  Prämissen  „Gott  ist  herrlich“,  „Gott  ist  
ewig“, …, nichts mehr anzuhaben, wodurch jedweder Versuch zur 
Beweisführung nur wieder auf die blanke Unterstellung von Zusa-
gen zurückfiele, also anfechtbar bleiben müßte. Für die Beweisfüh-
rung um eines Gottes Existenz spielt es (zunächst) überhaupt keine 
Rolle ob Gott „doof“, „gerecht“ oder „ungerecht“ ist, denn nur, ob 
er ist oder nicht ist – für dies kann er dann sein, wie er will. Anders 
gesagt: Die übliche Behauptung ist allein deshalb so schwer oder 
gar nicht zu verifizieren, weil sie keine ordentliche Aussage ist und 
deshalb auch keinen ordentlichen Angriffspunkt anbietet. Die Aus-
sage „Gott ist“ – analog: „Gott existiert“ – ist nur soviel wie „Gott  
ist ...“ (G = … /  G = ?). Die Behauptung behauptet im grundege-
nommen so gut wie gar nichts, denn wie schon Kant bemerkte, ist 
mit einem bloßen „Sein“ kaum etwas vernünftiges anzufangen, also 
auch dann nicht, falls einem gelungen wäre, es nachzuweisen. Es 
existiert  ja  womöglich  auch  ein  „Nichts“,  ein  „Betrug“  oder  ein 
„Zweifel“ mehr oder minder nachweislich – jedesmal wäre aber nur 
noch hinterzufragen: „Na und – wen juckte das?“ 

Erst  der  Vergleich von Vergleichbarem bietet  der  Verifikation 
einen Angriffspunkt, also muß die Behauptung wenigstens wie „G = 
T“ (Gott ist Taube) lauten, um sie wenigstens falsifizieren oder wi-
derlegen zu können. Wenn sie aber wie „G = G“ oder „Th = S“ 



(Zischlaut = Zischlaut) lautet, dann ist die Aussage nicht mehr so 
einfach zu widerlegen, beziehungsweise gar nicht. G = G, und Gott 
ist  Guss – der  Guss jedoch, ist  selbst  dem Atheisten zufolge ein 
Ding, das existiert – nur ist alleine das gar nicht so interessant, wie 
zunächst veremeint, denn auch hier sieht man sich zu der Fragestel-
lung verführt: „Na und – wen juckte das?“ Interessant ist vielmehr 
die Frage, was dieser Guss oder Gott kann oder nicht kann – die 
Frage, ob es vernünftig ist oder war, den Guss derart zu verherrli-
chen und anzubeten, wie einst geschehen – und das kann erst dann 
von jedermann mit „Ja“ beantwortet werden, wenn raus ist, dass ein 
>Guss< inhaltlich mit dem Lauf der Dinge und dem Gang der Welt 
samt aller Gesetzmäßigkeit in eins fällt. Diese zu „bitten“ oder anzu-
beten, hieße dann nichts weiter, als in besserer Betrachtung und Be-
achtung ihrer ein „besseres“ Bild von ihrem Wesens  zu bekommen, 
demnach sich ja alles wie von selbst in Wohlgefallen auflöst. Alles 
läuft (wie) „von selbst“ und alles „regelt sich“ von selbst – so wie 
alles läuft, so läuft es gut – nur des ebenso bösen wie dummen Man-
nes Urteil darüber ist ein ebenso schlechtes wie falsches und unge-
rechtes. 

„Ein böser, wer böses denkt vom Tode“  

Erst mit der falschen Rechtsprechung und diversen Verirrungen 
in der anthropologischen Urteilsfindung kommt eine gewisse Unru-
he und ein Unfrieden in die Welt, und zwar eben allein in Form die-
ser falschen Rede und Rechtsprechung. Es ist weder gerecht noch 
recht, zu sagen, die Dinge liefen falsch oder der Gang der Welt sei 
ein ungerechter. Nur wer ein falsches Bild vom Tode alias Theos 
oder Thanatos hat, hat Grund dazu sich schon zu Lebzeiten vor ihm 
zu fürchten und das Leben verderben zu lassen, aber nur durch die 
falsche  Deutung  der  Vokabeln  seiner  Umschreibung  kommt  der 
Schauende zu diesem falschen Bild und Urteil. Von einer logischen 
Deutung der Worte abzuweichen – „paradox“ zu reden – die Lau-
tung der Worte, den Deut oder Deus außer Acht zu lassen, „Ketze-
rei“ und Blasphemie, sind ein und derselbe Mißgriff. In der ununter-
brochenen Bemühung, vom Tode oder von der nahenden Stunde des 
Todes (also vom „Daraufhinleben“, also auch vom Leben) ein rech-
tes Bild zu zeichnen, ist der Deut ganz unbedingt zu beachten, da 
unterdessen sonst freilich ein recht „grauenvolles“ Bild entsteht. In 
dem Zusammenhang ist die Logik des Aristoteles vielmehr einer Re-
ligio allerstärkstes Argument und Sakrament als die spezielle „Logik  
eines Aristoteles“ zu nennen. Es erschienen schon Philosophen auf 



der Bildfläche, die eines Aristoteles Logik so mißinterpretierten, als 
hätte man sich dabei nach eines Aristoteles ganz aristotelisch-spezi-
fischer Auffassung zu richten, also so, als ob man vom Sinn und In-
halt einer Logik ganz unterschiedlicher Meinung sein könne, oder 
so als ob diese Logik eines Aristoteles blanke Erfindung oder Defi-
nition wäre, die zuvor nicht galt. Erich Fromm („Die Kunst des Lie-
bens“) spricht mit dem Hilfsbegriff „paradoxe Logik“ von der an-
geblichen Möglichkeit,  wie die  Chinesen eine andere  Auffassung 
von „Logik“ pflegen zu können. Das ist natürlich nur „Quatsch mit  
Soße“, denn nur was Logik ist kann Logik heißen, und was etwas 
anderes ist, muß anders heißen – nur Paradoxie ist paradox, und nur 
Logik ist logisch. So dermaßen dämliche Erfindungen wie „parado-
xe Logik“ gingen wohl allein davon aus, dass >Logia< nur „Lehre“ 
bedeutet, indes völlig übersehen wurde, unter welchen Umständen 
die Lehre von statten geht, gelingt oder mißrät. Mit widersprüchli-
chen Aussagen zu ein und demselben Wort oder Sachverhalt (Kon-
fuzius: „Es ist und dennoch ist es nicht“ und dergleichen paradoxer 
Weisheiten) ist aber ganz gewiss auch einem Chinesen nichts von 
alledem  beizubringen,  was  ihm  die  Überlieferung  beizubringen 
sucht. Auch dieser Art wäre der „aristotelische Dreisatz zur Logik“ 
vollends mißverstanden, denn auch der antike Philosoph hat densel-
ben nicht etwa „er-“ sondern vielmehr „ge-funden“ – er hat nur ent-
deckt,  was auch schon lange vor ihm entdeckt worden und seine 
unumstrittene  Gültigkeit  und  Allmacht  vielfach  demonstriert  hat, 
und nur weil dieser (der Logos) von sich aus demonstrierte, war er 
auch zu entdecken. Die postchristliche Wendung „fleischgeworde-
ner Logos“ bringt wohl zur Genüge zum Ausdruck, dass sich eine 
Logik vielmehr hauptsächlich als nur nebensächlich zum vormali-
gen Ausdruck „Herr“ oder „Adonai“ verhält. Sie oder Er (Logik od. 
Logos) sollen dem Evangelium zufolge ebenso vordergründig wie 
schon die  eigene  Hand  vor  Augen  betrachtet  werden  –  auch  die 
Hand, welche nach den verbotenen Früchten griff – denn genauso 
vordergründig und unübersehbar regieren sie den Lauf der Dinge 
und sind dennoch eins mit dem Ding, der Handlung und der Hand, 
die danach greift. 

So oder so, ist es ein Begreifen!

Der aristotelische Dreisatz zur Logik geriet in der Tat wesentlich 
strenger und präziser als der erste Eindruck erwarten läßt. Dem über 
dies berühmt gewordenen Philosophen ging es ganz offenbar um die 
viel enger gefaßte Frage, was einem einzelnen sprachlichen Zeichen 
noch zugemutet werden kann, und was nicht, denn auch nur so und 



deshalb eignet sich der Dreisatz zur Lösung schwierigerer oder ety-
mologischer Fragestellungen. Das heißt, seiner typischen Formali-
sierung aller Aussageformen ist nicht etwa die Absicht oder Mög-
lichkeit einer Verallgemeinerung zu unterstellen, sondern ganz im 
Gegenteil, die Absicht zur allergrößten Genauigkeit, sowie das dann 
auch mit den für Aristoteles so typischen Ausdrücken wie die vom 
>springenden  Punkt<  oder  der  >Quintessenz<  übereinkommt.  A 
steht bei ihm nicht etwa für alles mögliche, was mit mit dem Buch-
staben A anfängt, sondern nur für A. Demnach sind auch „Zeichen“ 
nur Menschen (Kleiner Scherz!). Aristoteles meinte, dass auch „Zei-
chen“ ganz gewöhnliche Dinge sind, welche ja ebenfalls nur für sich 
stehen, und nicht etwa „etwas bedeuten“ oder „was anderes sind“ 
als Dinge. Holz ist nicht Eisen, und Eisen ist nicht Stein, und so ist 
auch ein Zeichen  nur das eine Zeichen.

Ergo: Selbst die mathematisch übliche Aussage, derzufolge >x< 
unter gewissen Umständen oder Voraussetzungen gleich Fünf sei (x 
= 5), etwa unter der Vorgabe: „2x = 10“, ist eine Falschaussage, da 
solche  Voraussetzungen  nicht  „wirklich“  existieren,  beziehungs-
weise die Tatsache >verfehlen<, dass ein sprachliches Zeichen unter 
gar keinen Umständen >variabel< ist. Allem voran diese Vorausset-
zung oder „Pämisse“ wiederspräche der Logik, und fällt unter den 
Satz  vom  ausgeschlossenen  Dritten,  demzufolge  alle  semantisch 
doppelt  oder  mehrfach  belegten  Zeichen  von  >Sprache<  auszu-
schließen sind, da sie über solche Vorkehrungen (Anders- od. Mehr-
fachbelegung) keinerlei Information tragen können – weder tragen 
noch zeigen,  überliefern oder transportieren.  Falsch ist  alles,  was 
nicht wahr oder „wirklich“ ist, und „Ungleichungen“ sind in diesem 
Sinne „nicht wirklich“! 

Dass >X< Fünf bedeuten soll, wäre ihm auch vom hellsichtigs-
ten aller Hellseher niemals anzusehen, also hätte sich die  einzige 
oder vornehmste Aufgabe und Fähigkeit der Sprache alias Logik  − 
nämlich die Überlieferung von >Empirie< − ein für allemal Verun-
möglicht, sobald dieser Unfug für zulässig erklärt und unterrichtet 
würde. Anders formuliert: Mit demselben Augenblick, da die Zei-
chen oder Vokabeln menschlicher, beziehungsweise >mentaler< (↔ 
meine /  mens; deminutiv:  Mens-„ch“-en wie  Häus-chen od.  Münd-
chen /  Mönd-chen ← „meniskus“;  plur.:  menisken!  → Mönch / 
München /  Menneken /  Mannequin engl.: „monkey“) Überlieferung 
zu  Variablen  erklärt  würden,  wäre  sozusagen  „Polen  offen“  und 
„Homo Sapiens“ gehörte  den Wölfen.  >A< kann nicht  >B< oder 
>C< bedeuten  − ein Zeichen kann kein anderes Zeichen zeigen  − 
weder bedeuten, noch zeigen, zeihen oder seien (=sein). 



Es versteht sich natürlich von selbst, dass Aristoteles nicht die 
Ansicht vertrat, der Satz vom ausgeschlossenen Dritten müßte sich 
auch in der Alltagssprache konsequent durchsetzen. Selbst in seinen 
eigenen Aufzeichnungen hat er diesen Satz nie auch nur ansatzweise 
derart streng angewendet oder auch nur versucht, ihn umzusetzen. 
Wie auch? Mit der Durch~ und Umsetzung diesen Satzes käme alle 
„Weissagung“  zum  erliegen,  und  das  war  schließlich  auch  der 
eigentliche Grund dafür, weshalb nicht auch nur ein einziger „Hob-
bylogiker“ glauben wollte, dass der Satz auch wirklich so gemeint 
war, wie ganz ausdrücklich gesagt. Daher die Entscheidung für die 
leicht  abgewandelte  „Interpretation“  desselben,  wobei  man  wohl 
auch noch der Ansicht war, man würde damit ganz wohlwollend und 
einsichtig das Versehen eines griechisch-antiken Schussels kaschie-
ren.   Zum einen jedoch, war dieser Dreisatz nur als  der  absolute 
Referenzpunkt oder „Prüfstein“ in Sachen „Verifikation“ (u. Falsifi-
kation) gedacht, und zum anderen läßt auch er immernoch die Aus-
sage zu: „Ä = Ä“ – „Nur Ähnliches ist sich ähnlich“. „A“ kann auf 
„Ä“ deuten, und „Ä“ auf „E“ – und zwar ebenso „deuten“ wie auch 
„hinweisen“ oder „(daran) erinnern“. Allein über die Logik selbst 
ist ihre  eigentliche Strenge aufzuweichen, aber solche Behauptun-
gen wie: „X = U“, schießen da immer über das  Ziel hinaus.

Das „Problem“ entspricht  einem sachverwandten Problem, zu 
dessen Lösung sich zahlreiche Menschen viel häufiger einen Kopf 
machen − aus irgendeinem Grunde ist es „populärer“. Es fragt sich 
immer wieder von neuem: „Kann die Farbe Grün manchen meiner  
Mitmenschen nicht anders erscheinen als mir, also etwa rot erschei-
nen (?) indes auch ebenso unsicher wäre, ob dieser Erscheinung  
oder Farbe der rechte Name zugewiesen ist?“ Quasi: „Kann Grün 
nicht auch Rot sein oder heißen?“ Analog: „Kann die Anzahl Fünf  
nicht auch Drei oder Elf genannt werden?“ 

Hier geht es ebenfalls um eine allein per Verwechslung aufge-
worfene Frage. Zwar kann man einer „Farbe“ oder „Anzahl“ − das 
heißt, dem besonderen Gesichtseindruck − einen anderen Namen als 
>Grün<,  >Fünf< oder  >Rot< geben,  aber  man kann  das  Nomen 
>Grün<  − den besonderen Gehörseindruck  − unmöglich mit dem 
Nomen >Rot< verwechseln, und was für die Farbe gilt, gilt auch für 
die Schriftzeichen und jedweden anderen Gesichtseindruck. Mögli-
cherweise  empfindet  diesen  wie  schon  vermutet  auch  die  Farbe, 
jeder Mensch anders, aber kaum einer wird behaupten wollen, dass 
er die Nomen  Rot und  Grün weder gesprochen noch geschrieben, 
also  weder  akustisch  noch  visuell  auseinanderhalten  könne,  wen-



nauch vielleicht  so  ein  Unterschied  von  jedem Menschen anders 
empfunden wird. Die mutmaßliche „interpersonale“ Differenz ande-
rerseits, tut hier und bei Lichte betrachtet gar nichts zur Sache, denn 
bedenklich  würde  diese  erst  dann,  wenn  sie  sich  innerhalb  des 
Unterscheidungsvermögens diverser Individuen auftäte, sodass der 
eine Mensch zu unterscheiden wüßte, was ein anderer weit weniger 
gut oder gar nicht zu unterscheiden wüßte, denn erst das brächte 
einiges  an  Selektionsnachteilen  mit  sich.  Kurzum:  „Grün“  kann 
eben nicht wie „Rot“ aussehen − für niemanden − denn Nomen sind 
einmal abgesehen von ihrer  schriftlich niedergebrachten Variation 
bloß zu hören oder zu erinnern, aber die gesehene oder empfundene 
Farbe ist weder Nomen, noch Grün, Blau oder Rot. Stattdessen steht 
sogar zweifellos fest, dass die Farbeindrücke „individuell“ variieren, 
denn davon zeugt schon allein die Tatsache, dass zahlreiche Men-
schen  weder  die  eine  noch  die  andere  Farbe  von  derjenigen  zu 
unterscheiden wissen, welche von farbsehtüchtigen Menschen bloß 
„Grau“ genannt wurde, und zwar ganz unabhängig davon, ob das 
Nomen >Grau< nun auch irgendwie lautlich zum individuell diver-
gierenden Farb~ oder Gesichtseindruck paßt oder nicht,  denn mit 
diesem hat das Nomen schlichtweg nichts zu tun – das ist ein ganz 
anderes Problem. Grün sieht nicht aus, sondern hört sich an − das ist 
hier verwechselt worden  − und da sich der zugewiesene Gesichts~ 
oder Farbeindruck nicht wie „Grün“ anhören kann, kann er  auch 
noch nichtmal nur so „heißen“. Nur „Grün“ heißt Grün, und „Rot“ 
lautet oder klingt vollkommen anders! Von hier an könnte man sich 
erneut, denn verbessert fragen: Kann sich ein und dasselbe Nomen 
in den Ohren verschiedener Menschen ebenso verschieden anhören? 
Sicherlich muß man auch davon ausgehen, dass verschiedene Men-
schen auch akustische Signale verschieden „empfinden“, doch aus-
schlaggebend  ist  vielmehr  die  Tatsache,  dass  sich  zumindest 
insofern  keiner  vom anderen  unterscheidet,  als  allesamt  dazu  im 
Stande sind, Differenzen zu bemerken, wenn auch nur unterschied-
lich „gut“,  und auch nur innerhalb ihres eigenen Spektrums.  Der 
„interpersonale“ Unterschied bleibt nach wie vor schwer zu ermit-
teln,  aber der  ist  auch nicht  sonderlich relevant,  denn schließlich 
klingt auch demjenigen dieses oder jenes Nomen immer gleich, dem 
es anders klingt als dir oder mir. Richtig problematisch würde es erst 
dann, falls nur ebendem nicht mehr so wäre. 

Man meint zwar inzwischen entdeckt zu haben, dass eine Biene 
ultrakurzwelliges Licht, welches der Mensch nicht zu sehen vermag, 
sehr gut von den Farben Blau und Violett unterscheiden kann, aber 
trotzdem hat  kein Mensch auch nur eine angenäherte  Vorstellung 
davon, wie das nun (für eine Biene) aussieht, und außerdem kann 



auch  der  Mensch  zwischen  Sonnenbrand  haben  und  nicht  haben 
ganz gut unterscheiden – er „sieht“ das mit dem Sinnesorgan Haut. 
Es ist also keineswegs so, dass der Mensch den Unterschied zwi-
schen  Violett  und  Ultraviolett  ganz  und  gar  nicht  „bemerkte“. 
Zumindest „dämmert“ im ein solcher recht bald, also ist er in dieser 
Hinsicht vor allem nur träger oder unsensibler als das Insekt, nicht 
aber vollends „blind“ oder „taub“.  

Auch diese Angelegenheit mußte jetzt noch angesprochen und 
geklärt werden, denn aus Erfahrung weiß ich, dass sich so mancher 
mit dem aristotelischen Dreisatz nur deshalb so schwer tut, weil dem 
nicht anzumerken ist,  ob er nur diverse Schriftzeichen vergleicht, 
nur die zugedachten Laute oder beides zugleich, sodass den Schrift-
zeichen hier womöglich Laute gleichgestellt worden wären. Dieser 
Gedanke  ist  ein  schwerer  Stolperstein,  denn  in  Vermischung  der 
bloß lautlichen Interpretation mit einer bloß schriftlichen, wäre der 
Dreisatz sogar ganz massiv und gründlich fehlinterpretiert. Tatsäch-
lich, also des Falles, da der Dreisatz nur schriftlich vorläge, wäre er 
besser auch nur dementsprechend zu interpretieren, obschon er frei-
lich auch „lautlich“ gelesen werden darf, aber halt nicht „gemischt“, 
und vor allem nicht so, als ob er auch behaupten wollte, dass jedem 
Schriftzeichen „logischerweise“ nur ein ganz bestimmter Laut eig-
ne. Ganz strenggenommen richtet sich der Dreisatz sogar gegen die-
se Art der Zuordnung, da ja auch der Laut ganz offensichtlich nicht 
dasselbe ist wie ein dem zugewiesenes Schriftzeichen. Die Anzahl 
„Fünf“ kann in gewisser Hinsicht auch anders genannt werden, denn 
diese Verknüpfung wäre so oder so und schon gerade ebenso unlo-
gisch (unzulässig), wie die vorige . Meine Warnung daher: Interpre-
tieren sie den Dreisatz entweder nur „visuell“ oder nur „akustisch“, 
und lassen Sie sich nicht voreilig von der Tatsache irritieren, dass er 
sich letztenendes auch gegen die >Zeichen-Laut-Zuordnung< wen-
det, denn dieses Problem lößt sich in der Tat nur „unlogisch“, aber 
dennoch, und zwar mit wesentlich weniger Aufwand oder Umwegen 
als da, wo noch nicht einmal nur der Dreisatz begriffen oder in aller 
Strenge akzeptiert worden wäre. Schließlich ist es ein ganz erhebli-
cher Unterschied ob sich ein Hirn nur 25 oder gleich unendlich viele 
von so ganz willkürlich getroffenen Zuordnungen einprägen muß  – 
die logischen Verknüpfungen braucht es sich aber überhaupt nicht 
einzuprägen, denn die erweisen sich ja jederzeit und immer wieder 
von selbst und von neuem. Das ein A dem Ä ähnelt, brauch ich mir 
nicht  einzuprägen,  aber  einprägen  muß  ich  mir  alles,  was  nicht 
schon ganz  freiwillig  zueinander geht,  also zum Beispiel,  dass  A 
gleich B oder Fünf sein soll, oder dass E gleich m mal c² sein soll, 
denn auch dass ist nur noch im gedanklichen Hintergrund logisch, 



aber keinswegs in Bezug auf dessen Verlautung.  Astrophysiker ha-
ben unter anderem auch diese Formel auf eine Kupfer oder Platin-
platte graviert und in der wagen Hoffnung, mit solchem Zeugnis von 
irdischer Intelligenz  Eindruck auf außerirdische Intelligenz machen 
zu  können,  mit  einer  Raumsonde auf  nimmerwiedersehen  in  den 
Weltraum geschossen – ein „Falschaussage“, wohlgemerkt! In den 
Augen eines Außerirdischen sieht diese Formel nun wie folgt aus: 
„Zch.1 Zch.2 Zch.3 Zch.4 Zch.5 – hoch Zch.6“, vorausgesetzt, die 
Formel steht bei Ankunft nicht auf dem Kopf. Die dahinterstehende 
Absicht ist so dermaßen peinlich und zugleich typisch für das Ge-
schlecht, dem ich angehöre, dass ich einerseits gar nicht daran den-
ken kann ohne einen roten Kopf zu kriegen und andererseits hoffe, 
dass die mutmaßlichen Empfänger das Ist-gleich-zeichen niemals als 
ein solches entziffern werden: „Zch.1 = Zch.2 Zch.3 Zch.4 Zch.5 – 
hoch Zch.6“ . Gleichungen dieser Art sind ganz offensichtlich ge-
nauso unlogisch wie Ungleichungen, denn ganz nüchtern betrachtet 
sind es auch Ungleichungen – noch ungleicher geht es ja schon gar 
nicht mehr.

Das heißt, es gibt zwar ein „Problem“ welches formal dem saus-
sur’schen „Signifikanzproblem“ sehr nahe kommt, aber keineswegs 
mit demselben verwechselt werden darf, denn ein „Laut“ ist da noch 
immer kein „inneres Bild“, und daher auch kein „Signifikat“ oder 
eine Bedeutung. Beide Problemstellungen kommen sich allein in der 
wesentlich banaleren Tatsache überein, wonach es im Rahmen der 
schriftlichen  Fixierung  von  Sprache  tatsächlich  ein  unlogisches 
Moment gibt: Dem Buchstaben ist freilich nicht anzusehen wie er 
lautet, und dem Laut ist nicht anzuhören wie er geschrieben werden 
muß − aber Schrift ist halt auch nicht >Sprache<, aber nur Sprache 
ist  Logik,  also läge de Saussure’s Formulierung noch immer voll 
daneben, auch wenn er auf diese Art der Übersetzung noch gar nicht 
eingegangen war. Sie ist nämlich allein dem Prinzip nach durchaus 
die  selbe  Übersetzungsart  − die  Übersetzung vom Lautlichen  ins 
Bildliche  − denn  es  ist  ja  auch  der  Buchstabe  ein  „Bild“  und 
Gesichtseindruck.  Wie aber schon gesagt, ist >Sprache< nicht der 
Sprung vom Bild zum Laut oder andersrum, obschon der Sprung 
von einer  „Bildung“ zum Laut,  sofern in  diesem Ausdruck allem 
voran die Bildung einer Erfahrenheit und eines spezifischen Verhal-
tens („Anstand“ oder „Benehemen“) begriffen worden wäre. Das ist 
dann aber nicht das Bild von welchem de Saussure alleweil gespro-
chen hatte, der seine Vorstellung davon ja auch mit genügend Bei-
spielen verdeutlichte. Er  war nah dran, aber „auch knapp vorbei ist  
voll daneben“. Für ihn war das Bild vom Nomen >Baum< ganz ein-
fach der Baum an welchen in der Regel jeder Atheist denken muß, 



wenn er das Nomen hört, und eben diese Verknüpfung ist freilich 
unlogisch,  betrifft  aber  auch  gar  nicht  die  Sache  >Wort<  oder 
>Sprache<, und drum auch nicht die Linguistik − es sei denn, Lin-
guistik ist nicht Sprachwissenschaft, sondern nur die Wissenschaft 
vom dumm Rumlabern, Schlappern, Lecken, Schlecken oder Slang 
(↔ language!).

 
Da sich sowohl die Lüge wie auch die Logik, der Slang und die 

Linguistik  nebst  „Language“ und Legende die  gemeinsame Laut-
wurzel >lego< (Inf.: legein) teilen, scheint der Unterschied jeweils 
nur „klein aber fein“ zu sein − jedenfalls, solange der Inhalt dieser 
Begriffe  nicht  recht  viel  mehr als  nur der  nominal  indizierte  und 
noch  identfizierbare  Inhalt  wäre.  In  jedem  Falle  bliebe  jedoch 
betont, dass >Sprache, Sprung od. Spruch< nicht dasselbe sagt, wie 
(engl.) >language<, >speech, speaking od. spoken<, denn selbst die 
letzteren drei dieser vier Vokabeln entsprechen etymologisch eher 
dem  deutschen  Verb  und  Imperativ  >spucken /  spuck(e)<  nebst 
>Spiegel< oder >Speichel<, obgleich nicht unbedingt nur in deren 
vermeintlichem Bezug zum stofflich-schaumigen Substrat. Es meint 
ja auch >(etwas) ausspucken< nur soviel wie „(mit etwas) heraus-
rücken“, aber >Sprache< ist dann trotzdem was anderes. Semantisch 
steht sie dem >speech< tatsächlich so nahe wie auch schon nominal, 
aber halt nur mäßig nahe. Sprechen oder Springen heißt „überset-
zen“. Spucken hingegen, ist ein transitives Verb, denn wenn ich spu-
cke,  dann  ist  allenfalls  die  Spucke  ans  andere  Ufer  gebracht, 
demzufolge diese Spucke für den zu übersetzenden sinnlichen Ein-
druck stehen müßte, was nun reichlich seltsam anmutete, denn Spu-
ckender wäre schließlich der Logos, und der täte dann halt nichts 
weiter als nur spucken. Was sollte das werden? Dieses Verb korre-
spondiert nur ganz indirekt mit dem metamorphischen Moment des 
Verbums >verso / vorto<, da ja der Speichel oder die Spucke (stoff-
wechseltechnisch) schon gewandelt ist, aber nicht schon selbst den 
Wandlungsprozess bezeichnet. Als intransitives Verb hingegen, bie-
tet sich in dem Falle nur noch >spuken< an, doch auch darauf muß 
man erst mal kommen. Wer spukt, der wechselt in der Tat die Seiten, 
denn er „geht um“ (von hie nach da), also ist auch dieses Verb dem 
Sprechen  weitestgehend  synonym,  doch  nominal  entspricht  es 
sowohl in transitiver wie auch intransitiver Variante vielmehr dem 
griechischen Verb >sphiggein< (↔Spucke, Spuk, Spange, Sphinx, 
Spinne, Spannung).

In seiner angstammten Sprache ist dieses Verb eher wie (dt.) „ fesseln / ban-
nen / faszinieren“ gebraucht worden – Doppel-g spricht sich darin meist wie 
(dt.) „ng“ – allerdings ist nicht davon auszugehen, dass die altgriechische 



Sprache frei von Dialekten war. Ch- und K-Lautungen sind dafür gewiss 
ebenfalls zu veranschlagen.

      Das heißt, „Spucke“ meint Bindemittel, und nur insofern kommt 
„speech“ mit  „Sprache“ überein, denn die ist ebenfalls „Bindemit-
tel“: Der legendäre Namengeber Adam hat sich vor dem „Hochal-
tar“, und somit vor dem höchsten aller Trauzeugen einem „Weib“ 
versprochen, und ist deshalb per „Gelöbnis“ verlobt, und an seine 
Versprechen >gebunden<. Das klingt nun im ersten Moment wie ein 
nachteiliges „Verhängnis“, denn man befreit sich nur schwer von der 
falschen Vorstellung, dass Eva ein weiteres Menneken sei – gleich 
einem Marterpfahl womöglich – ein Klotz am Bein.   

In derselben Streitsache hat man sich also auch noch zwei wei-
tere, ganz entscheidende Umstände aspektivisch vor Augen zu füh-
ren. Zum einen wäre da noch die recht offensichtliche Tatsache oder 
Maßnahme zu beachten, indes eines aristotelischen Dreisatzes the-
matischer  Überbegriff  vom  Urheber  selbst  mit  dem  Ausdruck 
>Logik<  bezeichnet  worden  ist,  dessen  Stammlaut  (Logos)  nun 
wohl nicht nur ganz rein zufällig dem lautlich verwandten >lokus< 
(≈dt.: Ort) ähnelt. Dass sich Aristoteles nämlich in der Tat auf diesen 
Begriff konzentriert hatte, erschließt sich aus dem ansonsten äußerst 
merkwürdig empfundenen Umstande, dass er den nebensächlichen, 
zweiten Fall den „Satz vom Widerspruch“ genannt hat, denn dieser 
ist eben nur hinsichtlich einer am Orte des >signum tautologium< 
vorgenommenen Maßnahme ein Widerspruch, also nur insofern, als 
hier allein dem – verzeihung(!) –  koitierenden oder  kopulierenden 
Prädikat >ist gleich< widersprochen worden ist, gemäß der Aussage: 
“ist  gleich  nicht  gleich“.  Das  Tautologium  ist  das  beide  Seiten 
(↔Zeiten / Sitten) verknüpfende Element  − allein in dieser Eigen-
schaft und „zeitlichen“ Verwandtschaft findet sich der genauere Sinn 
der aristotelischen Wortwahl: >zu gleich<.  Gleich-zeitig meint hier 
gleich-seitig!

Wie nämlich schon vorhin angemerkt, ist eine dementsrechend 
ausfürlichere Aussage, dernach etwa Glück kein Unglück ist, insge-
samt nicht mehr als wiedersprüchlich zu empfinden, also auch nicht 
mehr so zu bezeichnen. Das heißt, die ganze nominale Bezeichnung 
des  ansonsten  bloß  formal  dargestellten  Dreisatzes,  ist  auf  die 
Bezeichnung der >logischen Kopula< angelegt – nicht auf den Satz 
ganz insgesamt. Dementsprechend also, vielmehr wie folgt:



1.  >identisch< für das Kopula: ................ „ist gleich“
                        (x ist gleich x, bzw. x ist x)             
                
2.  >widersprüchlich< f. d. Kopula  ......... „ist nicht ungleich“ 
                        (x ist nicht ungleich x, bzw. x ist nicht nicht-x)
  
3.  >ausschließend< f. d. Kopula  ........... „ist nicht gleich“
                        (x ist ungleich x, bzw. x ist nicht x, bzw. x ist y)

Den adjektivischen Titeln jeden Satzes ist bezüglich der beiden 
Symbole,  Zeichen  oder  Vokabeln,  welche  dies~  und  jenseits  des 
Kopulas stünden, auch gut noch der Ausdruck >einander< hinzuzu-
denken,  obschon dabei  zu  beachten  bliebe,  dass  dies  im zweiten 
aller  drei  Fälle  nur  insofern  möglich  ist,  als  das  widerrufende 
>nicht<,  dem  Objekt  angehängt  bliebe,  denn  sich  selbst  ist  das 
Objekt (oder Subjekt) freilich nicht widersprüchlich. (Das erklärte 
dann auch, wie die ursprünglich nur kopulabezogenen Titel auf die 
Satztitel der  Orig.-version erweitert worden sind).

     1.  „Einander identisch“
     2.  „Einander widersprüchlich“     (x) ≠ (nicht-x)
     3.  „Einander ausschließend“
  
Der Dreisatz zur Logik zielt ganz eindeutig nur auf die an sich 

vollends  selbstverständliche  Tatsache  ab,  dernach  >etwas<  nicht 
zugleich sein und nicht sein könne, was jedoch immer dann und dort 
behauptet  worden  ist,  wenn  oder  wo  ein  solches  Subjekt  einem 
davon verschiedenen Objekt gleichgesetzt wurde.

>A< kann diesseits des Kopulas nicht sein, was es jenseits des 
Kopulas  nicht  ebenfalls  ist.  Noch  nichtmal  von  Geld  kann  man 
wirklich sagen, dass es zwar hier oder dort „notwendig wäre“ (not-
wg. gebraucht werden würde) aber halt auch woanders, zu einem 
anderen Zeitpunkt oder zu einem anderen Zweck, gemäß der Formel 
>G=BdA<  (BdA für  “ein  Bedürfnis  der  Armen“),  denn  wirklich 
>zwingend notwendig< ist es in der Tat, also >tatsächlich< nur da, 
wo es halt auch in der Tat tatsächlich ist. Eben das ist der Unter-
schied  zwischen  der  Wirklichkeit  und  einer  bloßen  Vorstellung, 
Überlegung, Wissenschaft oder Einbildung –  nämlich die umständ-
lich erzwungene Notwendigkeit einer >Tatsache<, im Gegensatz zur 
bloß  phantastisch  erdichteten  Notwendigkeit  einer  Ansichtssache, 
Vermutung oder Meinung. Geld ist echt, ist immer nur da und das, 



wo und was es in der Tat, in der Zeit, in der Tatzeit oder halt zum 
vergegenwärtigten Zeitpunkt ist, und sämtliche Aussagen über des-
sen Verkehr oder weiteren, besseren oder schlechteren Verbleib sind 
allesamt nichts wie nur „spekulativ“, also nicht wirlich aus~ oder 
weissagend. „Beim Teu-tates (!) – Zeit heißt nichts anderes als Tat,  
denn  drum heißt  das  Zeitwort  ja  auch  Tunwort,  und  Zeus  heißt  
Theos – das meint so oder so verlautet immer nur die Zeit, die Tat,  
die Sitte oder die Seite (↔ seitdem / seit / seither)“. Kein Witz! Das 
Nomen Deus bezeichnet ein existierendes Ding, und zwar nichts ge-
ringeres als den Lauf der Dinge, und nichts könnte noch >deut-li-
cher< oder (synonym!) >herr-licher< sein als „einzig“ und „all-ei-
nig“ dieser! Theos ist und heißt >Tat<, >Tausch< und >Tod< − die 
kleine lautliche Differenz ist nichts als nur „mundartlich“ bedingt, 
und  geht  somit  auf  das  Konto  eines  personifizierten  Slangs  oder 
Zweifels,  welcher  sich  mit  den  anderen  Lautungen  (Schlange  /  
Schlinge / Klinge / Glocke / Glosse  oder Teufel / Tafel / Diavolo /  
Devil / Dübel / Säbel / Zobel / Zofe / Zoff / Zwist / Zwiebel) schon 
auch selbst mit zahlreichen „Pseudonymen“ bedacht hat, von wel-
chen ebenfalls nicht in jedem Falle angenommen worden ist, dass 
sie  alle  den oder  dasselbe bezeichnen.  Der  Leser  möge mir  bitte 
nachsehen, dass ich in ein und demselben Kapitel nicht den Platz 
finde, um ihm neben den „deut’schen“ Beziehungen zur >Tat< auch 
die schon so beiläufige erwähnte Beziehung desselben, zu den Vo-
kabeln >Tod< und >tot< plausibler  zu machen. Nur soviel  schon 
vorab: Erst der drohende und dann wirklich eintretende Tod macht 
gewisse Schlußfolgerungen „zwingend notwendig“ und die ansons-
ten  nur  belanglosen  Inhalte  einer  Wahrnehmung  samt  Schlüssen 
ebenso „wirklich“ wie folgenschwer. Wer ihn nicht fürchtet,  kann 
Wasser und Brot zu den Produkten bloßer Einbildung rechnen und 
auf beides verzichten. Die Welt und das Leben wären nur noch „sur-
real“.

2.4  Logia vs. etymologia  

Die rein nominale und formale Problematisierung eines seiner-
zeit  bloß  mehr  oder  minder  geläufigen  Begriffes  vom >Logos<, 
zeigt lediglich eines seiner Wahrung sich verpflichtet fühlenden Phi-
losophen sehr naheliegende Reaktion auf etwaige Verletzungen des-
selben. Die Diskutabilität seines Wertes, Wesens und Zweckes war 
exakt zu des werten Herrn Aristoteles Lebenszeit vollends ausge-
schöpft worden, und hatte nur wenige Jahrzehnte nach seinem Tode 



und der  Schließung seiner  Schule  („Peripatos“  in  Athen)  in  dem 
Zyprioten Zenon aus Kition (auch „Z. der  jüngere“)  einen neuen 
Meister gefunden, welcher derselben ihren Zenit zu überschreiten 
verhalf, und auf dem aristotelischen Dreisatz zur Logik die von ihm 
begründete >etymologia< aufrichtete – eine Fachrichtung der eben-
falls von Zenon geschaffenen Schule mit dem Namen „Stoa“ (>die 
Stoiker).  Das  verdeutlicht  dann auch  noch den  vorhin  erwähnten 
weiteren, zweiten Aspkekt von dann insgesamt dreien, welche in der 
genaueren Einschätzung der Tauglichkeit eines solchen Dreisatzes 
besser  in  Augenschein zu nehmen sind:  In Gestalt  der  mißlichen 
Interpretation desselben, ist mit dem Dreisatz nicht mehr auch nur 
halb  soviel  anzufangen  wie  in  Gestalt  seiner  ursprünglichen  und 
eigentlichen  Fassung –  er  taugte  dann zu fast  gar  nichts  mehr  − 
jedenfalls, zu nichts besonders nennenswertem. 

Die  Naturwissenschaften  einschließlich  ihrer  Epistemologie 
oder Erkenntnistheorie und der „Atheismus“ gründen ihre  Auffas-
sung von >wahrer Aussage<, >Wahrheit< und >Verifikation< (einer 
Aussage) auf der fehlinterpretierten Fassung des Dreisatzes, und lie-
ßen sich somit die Möglichkeit offen, jegliche Aussage per Neudefi-
nition der dafür herangezogenen Nomen wenigstens dem Anschein 
nach zu verifizieren.  Verifiziert im eigentlichen Sinne des Wortes 
sind sie dann natürlich keineswegs, allerdings erscheint diese Ange-
legenheit sowohl dem Laien wie auch den vermeintlichen Fachleu-
ten so dermaßen undurchsichtig, dass der Unfug weder diesem noch 
jenem  auffällt.  Der  Widerspruch,  zum  Beispiel,  demzufolge  das 
Unspaltbare spaltbar sei, das „atomos“ also  − die Atomspaltung  − 
gilt  unter  Wissenschaftlern  als  verifiziert  und  bewiesen.  Analog: 
„Das Unsagbare ist sagbar, das Unmögliche ist möglich, und auch  
noch der alleroffensichtlichste Widersspruch allerleichtest zu verifi-
zieren.“ Analog: „A=Nicht-A“,  „y=5“ oder „Mensch = Nachfahre  
des Affen“.  

Wie noch heute üblich, verwandt auch der ältere Grieche das 
Nomen >Logos< so, wie der Deutsche die Nomen >Wort<, >Rede< 
oder >Verstand<, obschon auch heute nur die allerwenigsten Teil-
nehmer  einer  deutschsprachigen  Diskusion  genauer  zu  erläutern 
wissen, wie das >Wort< mit dem Ausdruck >Verstand< übereinkom-
men  soll,  denn  ersteres  wird  schon  längstens  auch  synonym der 
>Vokabel<  gebraucht,  obwohl  es  im  Grunde  nichts  als  nur  die 
>Rede< alias >ratio< meint. Im >Wörterbuch< stehen neben den die 
>Stichwörter<  umschreibenden  und  erklärenden  >Reden<  jedoch 
auch  die  Vokabeln,  nämlich  die  Stichworte  eben  –  vermeintlich 
>einzelne Worte< − doch wie inzwischen und bei Gelegenheit auch 



der  modernere  Linguist  wieder  mit  mehr  Nachdruck  darauf  hin-
weist, hat der >Laut< oder das >Phonem< jenseits eines Kontextes 
keine erfindliche >Bedeutung<, denn bloß auf den kann der Laut 
hindeuten. Der Wortlaut jedweder Vokabel ist dieser Laut. Ist kein 
Kontext präsent, so ist auch trotz Einbildung keine echte Bedeutung 
da, und unterschiede sich vom >A< kein >X< oder >U<, dann wärs 
auch kein solches >A< wie gehabt und gegenwärtig. Auf >Dinge< 
oder >Sachen< verweist die Vokabel nur insofern, als diese Sachen 
eben nur der Kontext sind – nämlich die >Sage< alias >Sach~ oder 
Sagenverhalt<. Genauer: Gegenstände des Gehörsinnes – vor allem 
Nomen oder >Satzgegenstände< (Subjekte!) – verweisen nicht auf 
Gegenstände des Gesichtssinnes von der Art „Messer, Gabel, Feuer,  
Licht,  (...sind  für  kleine  Kinder  nicht)“.  Es  ist  zwar  allerlängst 
üblich, dem kleinen Kinde diese Gegenstände mit Hilfe eines deu-
tenden Zeigefingers zu bedeuten und das vermeintlich >zugehörige< 
Nomen auf~ oder vorzusagen (lat.: prä-dicare → dt.: Predigt), aber 
in der Regel und Tat führt das zu nichts als nur zur nachhaltigen 
Verblödung des Kindes, und wenn auch nicht gar zur Verblödung, 
sodoch zumindest zu einer  Verwirrung aus der es in den meisten 
Fällen  bis  zu  seinem  Lebensende  nicht  mehr  herausfindet,  denn 
>eigentlicher Inhalt des Nomens<  − die Bedeutung – ist eben kei-
neswegs der  mit  dem Finger anzuzeigende oder augenscheinliche 
Gegenstand.                      

Der bekennende Atheist möge mir die Beleidigung seines perso-
nifizierten Selbstes verzeihen, aber dieser von Kindesbeinen an auf-
gezogene Unverstand ist jetzt und heute sein Ausgangspunkt auf der 
Suche  nach  der  tatsächlichen  Bedeutung  aller  Vokabeln  seines 
schon längst mißbrauchten und fehlgedeuteten Wortschatzes. Dem 
Erwähnten analog, ein Spruch aus älteren Tagen: 

„Auf Leute (←  Laute / Läuse ↔ lithe) zeigt man nicht mit dem  
Finger – das gebietet der Anstand“, ein Zwillingsbruder des Ver-
standes,  und  ein  Neffe  des  >Gehörs<,  denn  der  besagte  Unfug 
„gehört sich“ nämlich auch nicht − weder nämlich noch namentlich. 
Alles klar soweit? Es steht nun plötzlich die Frage im Raum, was 
sich da (nicht) >gehört<. „Sich einander gehören“ womöglich?  – 
etwa  „zweierlei“  sich  gegenseitig  gehörend?  Ganz  recht  –  wir 
suchen jetzt nach einem Pärchen – ein paar Leute oder ein Paar,  
welches sich dazu eignet, die beiden Hauptrollen in der >Genesis< 
zu mimen, denn genau schon dort fand aller atheistische Blödsinn 
seinen Anfang und Schöpfer. Nicht >der Schöpfer< freilich, sondern 
der Schöpfer des Blödsinns mit dem ebenso legendären wie verräte-
rischen  Pseudonym >Slang<.  Vielleicht  dämmerts  dem Atheisten 
wenigstens nach dieser vielsagenden Zweideutigkeit.



Aber  nein  –  freilich  nicht,  denn das  könnte  ja  nun  auch  die 
Schlange vor der Kasse im Supermarkt bezeichnen, und der ähnelt 
nun nicht gerade dem Baumarkt der Erkenntnis des Guten und des 
Bösen – jedenfalls nicht nominal. Dann also halt doch nochmal ganz 
von Vorn und von Anfang an: 

3. Der ontologische Gottesbeweis

3.1 Hänsel und Gretel

Da war also einer – keiner weiß woher – der ganz offenbar das Sa-
gen hatte, und eben der sagte auf einmal, dass Unmengen an Nah-
rungsmitteln  vorhanden  seien,  welche  sich  für  den  menschlichen 
Verzehr  allerbestens eignen täten,  und  dass  es  sich infolgedessen 
auch überhaupt nicht anbiete stattdessen vom Baum der Erkenntnis 
zu essen – ganz im Gegenteil: Wer sich an den Früchten dieses Bau-
mes zu schaffen machte, schraube sich selbst seine eigenen Überle-
benschancen auf ein Minimum herunter und näherte sich dem Ge-
vatter Tod zumindest auf eine dermaßen lächerlich geringe Distanz, 
dass er  angesichts  dessen unerhört  atemberaubender Ausstrahlung 
den Mund gar nie nicht mehr zukriegen würde, und zwar ebenso tat-
sächlich wie tod-sicher nicht,  denn mit  der  >Sicherhheit< sei  die 
ganze >Sache und Ansicht< ebenfalls noch „aller-ängstens“ (!) ver-
wandt – jedenfalls nominal  − sodass ihm diese also mit an Sicher-
heit grenzender Wahrscheinlichkeit als allererstes flöten ginge. An 
Stelle ehemaliger Gewissheit würde sich schnurstracks vielmehr so 
etwas wie eine hosenboden-einsauende Scheißangst breit  machen, 
denn bei völliger Abwesenheit einer Sicherheit, Geborgenheit oder 
Gewissheit  müßten  selbst  noch  die  allereinfachst  gestrickten 
Schließmuskeln erschlaffen,  und alles  Gewebe oder Weibe müßte 
jedwedes Substrat wieder freigeben, welches es je zu sich genom-
men und in ganz ansehnliche und durchaus sinnvolle Form gebracht 
hatte. Es müßte verwesen. An Fassung wahren, Ruhe oder Haltung 
bewahren, geschweige denn an Haltung annehmen, wäre dann also 
in gar keinem Falle mehr zu denken, denn das Denken hätte sich da-
mit schon zu allererst erledigt – is‘ ja logisch. Mit anderen Worten:

„Du besser nix essen von verbotene Früchte – du sonst  
müssen so lange Kotzen, bis tot umfallen!“ 



Oder:

 „Des Tages an dem du von demjenigen Baume essen würdest, da-
von ich dir gebot,  und sagte,  dass du nicht  davon essen solltest,  
würdest du des Todes >stara-be-in<, also mehr oder minder stark  
der Erstarrung ,Erkaltung und Verhärtung anheimfallen, und zwar  
ihr alle beiden, denn >du< wie (frz.) >deux< (→dieu) kommt von  
>duo / due< − nicht, dass wir >unze< da mißverstehen – >unserei-
ner< wie (engl.) >once< ist bloß ein Dreieiniger. Duo und Iko – 
aber ike bin det heilije Band zwischen eim Mahnen und seim Je-
webe, und wenn de det trenntest, denn verschied det janze menne-
ken, also minnet mir besser von janzem heerzen, und hört uf det,  
was immer ike zu euer beider Leut sage, und vajeßt blooß det blö-
de Jeschwätz von det dummen Popen nebm mein eigen Traualtar.  
Wenn de dik scheiden würdest von deine bessern Hälfte, denn wär  
et rum  −  det schwör ik euch.

 
Ich  hab  nun  freilich  nicht  wirklich  vor,  noch  während  einer 

genaueren Umschreibung des eigentlichen Problems – des Poblemes 
Kern – die ganze Geschichte seiner Herkunft, angefangen bei Adam 
und Eva, vollständig nachzuvollziehen. Es sollte soweit nur einmal 
angedeutet  worden  sein,  in  wie  mannigfacher  Art  und  Weise  der 
>Inhalt< so eines Textes über die kontextuell keineswegs indizierte 
Fehldeutung der ein oder anderen Vokabel, vollends verkehrt ausge-
legt und falsch verstanden werden kann. Die noch einigermaßen ori-
ginalgetreue  Wortwendung  >des  Todes  sterben  müssen<,  zum 
Beispiel, bedeutet mitnichten genau das, was nach Auffassung der 
meisten Laien, auch nach und trotz einer Mißachtung des göttlichen 
Gebotes seitens der Syzygie >Adam & Eva<, nicht eingetreten, oder 
seitens des Gebietenden nicht doch wirklich umgesetzt oder wahr 
gemacht worden wäre  − die verbale Variante der Schlange sozusa-
gen: „...ihr würdet mitnichten des Todes sterben, sondern Gott weiß:  
an dem Tage, da ihr davon esset, würden eure Augen aufgetan, und  
würdet ihr sein wie Gott und wissen, was gut und böse ist.“ Tja, von 
wegen!

Eva greift sich einen dieser misteriösen >Äpfel< (eine Vokabel, 
die im übrigen durch keines der Bücher Moses überliefert worden 
ist), teilt sich diesen mit Adam sodass auch dieser aß, und Adam − in 
der Gestalt beider! − beginnt noch des selben Momentes damit, des 
Todes zu sterben. So siehts aus, und kein bißchen anders! Für den 
>Slang< ist seiner Rolle und Aufgabe nach, nur allzu typisch, dass 
er den wahrhaftig Gebietenden immer und überall grad so hinzustel-
len versucht, als dürfe man dessen Rede und Antwort ebensowenig 



ernst wie >für-wahr-nehmen<(!). Hier darf man nur nicht auf den 
zoologischen  Slang  oder  Sprach~  und  Denkfehler  hereinfallen, 
demnach >S< dasselbe wäre wie >R<, oder die Schlange ein Reptil. 
Die Schlange ist eben kein Reptil, denn das Reptil ist ja nach eines 
Aristoteles  bestechender  Logik  auch  keine  Kuckucksuhr  oder 
Banane,  und  >X<  nicht  >Y<.  Sollte  der  Inhalt  des  Nomens 
>Schlange< mit dem Inhalt des Nomens >Reptil< übereinkommen 
können, dann könnte im übrigen sehr viel Blödsinn mit noch viel 
mehr Blödsinn übereinkommen, und zwar nach einer Methode, die 
kein Mensch mehr nachvollziehen kann, da sie aufgrund ihres einer 
Logik  oppositonellen  Wesens,  beziehungsweise  Un-wesens,  ganz 
grundsätzlich nicht nachvollziehbar ist. Das ist der Kern des Pro-
blems! Adam stirbt noch immer.     

Charles Darwin, eigentlich aber vielmehr der deutsche Naturfor-
scher  Ernst  Haeckel,  welcher  den  Protozoologen  dazu  überreden 
konnte, seine Evolutionstheorie  auf die Spezies >Homo sapiens< 
auszuweiten, nimmt ja nun vor Publikum, gegenüber einer Aussage 
der mosaischen Genesis, eine ganz bestimmte „Rolle“ ein. Ob diese 
beiden es nun beabsichtigt hatten oder nicht, so ist ihrem Rollentext 
dennoch die unausgesprochene Ansicht zu unterstellen, derzufolge 
es nur allzu naiv oder albern sei, anzunehmen, eine Schlange könne 
sich  gut  mit  einer  Eva  unterhalten,  geschweige  denn  dieselbe  in 
noch raffinierterer Manier zu einer Missetat „überreden“.  

Nach all dem bisher gesagten jedoch, und angesichts der Tatsa-
che, dass ihnen diese Ansicht so konkret vielleicht doch nur völlig 
zu unrecht unterstellt ist, brauche ich dem atheistischen Leser wohl 
auch nicht groß zu begründen, weshalb ich umgekehrt Darwin und 
Haeckel fragen würde, wie sie stattdessen ihre eigene Vorstellung 
von der Deutung des ein oder anderen Wortes bezeichnen würden, 
wenn nicht bloß „albern“, vorlaut oder „naiv“. Eine solche Unterre-
dung wäre bei Lichte betrachtet in der Tat vollends sinnlos, denn 
sowohl Haeckel als auch Darwin und Konsorten völlig von Sinnen, 
und zwar auch des Falles, da sie noch lebten. Sie legten weiß Gott 
keine  allen  Zeugen  sinnlich  wahrnehmbaren  >Belege< dafür  vor, 
dass ihre Aussage oder Predigt, derzufolge die Schlange etwas sei,  
was nicht sprechen könne, eine wahre Aussage ist. Sie ist nichts als 
die blanke, ganz und gar unbegründete, und nirgends belegte oder 
auch  nur  irgendwie  bewiesene  Behauptung.  Es  handelt  sich  hier 
noch nicht mal nur im eine >Auslegung< des Wortes, denn selbst für 
eine  solche  müßte  ebenso  selbstverständlich  wie  schon „selbstre-
dend“ etwas in der >Auslage< auftauchen, also irgendwas anschau-
lich-handfestes,  woran  so  ein  rein  nominales  Urteil  festgemacht 



werden könnte. Das ist, was die werten Herrn Zoologen wie auch 
sehr viele ihrer Kollegen aus den anderen naturwissenschaftlichen 
Fächern überhaupt nicht begriffen oder eingesehen, und infolgedes-
sen auch niemals beachtet, geschweige denn berücksichtigt haben. 
Wie ich sodann auch darlegen möchte, gestalteten sich die unmittel-
baren Folgen daraus verheerend, und darüber kann auch der maschi-
nenbautechnische Fortschritt nebst „Herzschrittmachern“ , Internet 
und Satellitenfuhrpark nicht hinwegtäuschen.

Auf Leute zeigt man nicht mit dem Finger, und Frauen nennt 
man nicht Weiber, denn ob diesem und etymologisch vergleichba-
rem Unfug fühlt sich der Herr des Verstandes, des Gehörs, des Ge-
hörns oder des Gehorsams ganz übel verleumdet, beziehungsweise 
>gelästert<. >Blasphemie< heißt wörtlich übersetzt „Schändung der  
Sprache“ oder „Falschaussage“ (auch „falsches Zeugnis“), und ist 
wie auch >Theos<  der griechischen Sprache entlehnt. >Theos< ist 
aber nun ganz offensichtlich nicht Element des Nomens >Blasphe-
mie<. Folglich kann diese Blasphemie der sogenannten „Gottesläs-
terung“ bestenfalls >synonym< sein, aber nicht dasselbe >heißen<, 
doch selbiges auch  nur  >bedeuten< bloß dann,  wenn auch allein 
>Gott< ein Synonym der >Sprache< wäre, wie das Johannes ja nun 
schon deutlich genug ausgesprochen hat. Der Evangelist sagte zwar 
>Logos<,  aber auch dieser  ist  ein Synonym der Rede alias  Ratio 
oder Sprache. 

„Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und  
Gott war das Wort.  dasselbe war im Anfang bei Gott ...“ 

 
Ohne den aristotelischen Dreisatz zu Logik, wäre auch dieses 

Zeugnis noch bestenfalls als „schlappes Indiz“ dafür zu werten, dass 
die beiden Nomen Deut und Deus wenigstens „inhaltlich“ weitest-
gehend übereinkommen  − nicht  aber,  als  ein  Beweismittel dafür, 
denn schon auch nicht als ein Indiz dafür, dass die Existenz Gottes 
bereits vor zweitausend Jahren bewiesen war. Aber mit dem Drei-
satz, darf sich zumindest der >Theist< auch noch von menschlich 
anderer Warte in dem Verdacht bestätigt fühlen, dass die Deutung 
allermöglichen Nomen vielmehr der Atheist nicht zu beweisen weiß. 
Allein deshalb gilt die Existenz Gottes inzwischen ganz grundsätz-
lich als unbeweisbar. Das heißt, der atheistisch gesonnene Naturwis-
senschaftler  kann  nicht  auch  nur  eine  einzige  seiner  Aussagen 
verifizieren,  da  er  gar  nicht  weiß  wie  das  geht.  Nicht  nur  die 
Beweisführung zur Existenz Gottes steht ihm noch bevor, sondern 
die Beweisführung zur Definition jedweden gewönlichen und natur-



wissenschaftlichen >Idioms< steht ihm noch bevor. 
Über die >Qualität< einer Aussage, bezüglich der Eigenschaf-

ten >wahr< oder >falsch<, kann sich ein anderer Atheist nicht eher 
ein Urteil erlauben, als bis ihm der Redner dargelegt hat, was seiner 
Aussage  einzelnen  Vokabeln  bedeuten,  und  eben  hier  macht  der 
Redner dann widerum Aussagen(!)  − also „Definitionen“  − die er 
bislang keineswegs verifiziert hat. Die wahre Aussage heißt einem 
Atheisten vollends umsonst >wahr<, denn da er sich für die Ahnen- 
oder Verwandtschaft  des Wortlautes nicht interessiert,  braucht die 
Aussage auch nichts zu >wahren< − weder zu wahren, noch zu be-
wahren.  Stattdessen  stellt  er  sich  breitbeinig  mit  in  die  Taille 
gestemmten Händen vor’s Publikum, und  verkündet recht aufgebla-
sen den saublöden Satz, demzufolge es „so etwas wie Wahrheit“ gar 
nicht gäbe. Aha! − aber eine Trägheit oder Konstanten alias „Kon-
stanz“ gibt’s wohl schon, oder was? Wie aber, zum Teufel, steht es 
dann um die >Wahrung< einer Form, Gestalt oder Methode? Ändert 
der Physiker andauernd seine Meinung oder versucht er sie zu wah-
ren? Wollen wir da vielleicht nun nicht lieber doch endlich einsehen, 
dass  wir  lediglich  kein  Deutsch  können,  und  sowohl  unseren 
>Nach-ba(h)ren< wie auch unseren >Nach-fa(h)ren< nichts als nur 
ein falsches Zeugnis vom Sachverhalt überliefern, also einen ebenso 
ungehörigen  wie  ganz  und  gar  unausgegorenen  Bullshit?  Etwa: 
„Auf Leute zeigt man mit dem Finger“ oder: „Laute deutet man mit  
dem  Zeigefinger“  − „Weiber  heißt  Frauen“  und:  „das  Spaltbare  
heißt Atom“ − „die Erde ist nicht der Mittelpunkt der Welt“ und: „A 
ist nicht A“(?). Aha! Na ja  − ’wollen mal sehen.

Der Ausdruck >Verwandtschaft< − insbesondere im Zusammen-
hang mit  dem „Wort“  − darf  nicht  darüber  hinwegtäuschen,  dass 
zwei  verwandte  Laute  ebenso  sinngemäß  wie  auch  lautlich,  und 
dann auch irgendwie vollständig, also zumindest über einen gemein-
samen  Vorfahren,  „Vater“  oder  Anteil  übereinkommen.  Anders 
gesagt: Was ähnlich klingt, das heißt oder bedeutet auch ähnliches, 
und insofern, als diese banale Regel auch das vorrangigste Präjudiz 
jedweder Sprache ist − ihr wesentlichster und wichtigster Grundsatz 
− sind eventuell auftretende Mißverständnisse nicht etwa nur schon 
bei der Bildung weiterer Ableitungen (Vokabeln) zu vermeiden, son-
dern wo dennoch aufgetreten, schlichtweg im Sinne einer Erfüllung 
des  Präjudiz  zu  ignorieren.  Das  heißt  hier  quasi  „König  schlägt  
Buben“ in jeglichem Fall, also auch im Zweifelsfalle, da der Laut 
fraglichen Inhaltes für Lösung >A< votierte, aber die „Herkunft des  
Wortes“ für Lösung >B<. Für die Herkunft eines Wortes interressiert 



sich  der  Verstand  für  gewöhnlich  nicht  auch  nur  einen  feuchten 
Kehricht, stattdessen aber umsomehr dafür, wie es klingt, also eben 
auch in dem Falle, da ein Nomen vielleicht nur „versehentlich“ wie 
ein anderes klingt. Schiit, Schizo und Scheiße, wäre da zum Beispiel 
kein gutes Beispiel,  denn diese drei gehen nun gerade tatsächlich 
auf nur einen gemeinsamen Stammlaut zurück, sodass sich hier das 
Gehör eines Gehorsamen schon ohnehin nicht täuschte, falls es in 
allen  Dreien  nur  das  „(Ab-)geschiedene“  (↔  Shuttle,  Schüssel, 
Scheitel, Shit, Schatten, etc.) begriffen hatte. Schiiten unterscheiden 
sich von Moslems in nur ähnlich geringfügiger Weise wie die Evan-
gelen von den Katholiken, aber immerhin, denn auch nur darum hei-
ßen sie so wie sie heißen. Rein etymologisch betrachtet, eignete der 
Name genauso gut den Evangelen, denn eine präzisere Unterschei-
dung wäre diesem Namen nichts als nur völlig grundlos unterstellt. 
Er sagt kaum mehr als etwa auch das Nomen „Dingsbums“, und eig-
nete daher allem, was nicht angenagelt, festgebunden, legiert oder 
liiert ist, sondern auch nur irgendwie von irgendwas „abgespalten“. 
Das >Eu~ oder Evangelium< ist ja ebenfalls nicht viel präziser als 
das deutsche Nomen „frohe Botschaft“. Wollte nun aber jemand mit 
einer Definition für den Ausdruck >Schizophrenie< aufwarten, die 
seiner Definition für >Scheiße< in jeglicher Hinsicht widerspricht, 
dann ist das per Definition ein >Widerspruch<, und für dieses Urteil 
ist auch überhaupt gar nicht erfordelich, dass das Signifikat auch nur 
einer der beiden Vokabeln bekannt ist, denn das ist auch da nicht 
bekannt, wo nur „x = y“ behauptet wurde. Selbst einem Analphabe-
ten fiele der Unterschied zwischen den beiden Zeichen, Symbolen 
oder Lauten sofort auf, denn ihr „Inhalt“ ist nichts als die Gestalt 
des Zeichens oder Lautes, und in dieser einfachen „Funktion“ kom-
men sie auch vollends mit jedem anderen Ding überein. Es sind so 
oder so nur Gegenstände oder „Stimuli“ des wahrnehmenden Sub-
jekts, und deshalb auch in Sachen Verifikation des Gelöbnisses oder 
Glaubens ein allen Zeugen sinnlich wahrnehmbares „Beweismittel“ 
im allergewöhnlichsten  Sinne  des Wortes.  Weder was  die  Tat  ist  
oder  das  Sein,  noch  was  Theos  ist,  braucht  bekannt  sein,  um  
lediglich feststellen zu können, dass alle drei dasselbe sind, und  
mehr als das war auch nie wirklich behauptet worden. Alle weit-
läufigeren Ausführungen zum Wesen Gottes − etwa, dass er ein eif-
riger oder eifersüchtiger Gott ist, gerecht, schöpfend, strafend oder 
erhörend, etc. − bestätigen oder widerlegen sich nach genau dersel-
ben Methode, wennauch unverstanden von Seiten sämtlicher Atheis-
ten. In diesem Unverstand ist jedoch keineswegs ein „atheistischer  
Ausweg“ zu sehen  − eine Umgehung religiös motivierter Debatten 
oder Glaubenskriege −  sondern vielmehr eine Ausrede und ein Ver-



derben.  
  

3.2  Das Wesen der Vokabel

Das  erwähnte  >Präjudiz<  korrespondiert  als  (dt.)  „Vorurteil“ 
semantisch  sehr  eng  mit  der  anderslautenden  >Prämisse<  i.S.v. 
„Voraussetzung“,  aber  halt  auch  mit  den  Ausdrücken  >Predigt<, 
>Programm<,  >Prophezeihung<,  >Vorschau od.  Vorsehung<  und 
last but not least auch mit dem >Vor~ alias Ver-sprechen< − das ein 
oder  andere  Wort  jeweils  nur  ganz  streng  „wörtlich“  genommen. 
Das Vorurteil einer Sprache jedoch, ist ein Urteil >vor< aller Ent-
wicklung eines Vokabulars − es ist das Programm oder Prinzip, nach 
welchem diese Entwicklung vorzugehen hat, wenn sie ihre schon im 
Namen enthaltene Aufgabe erfüllen (können) soll. Das Verb >spre-
chen< ist ganz unmittelbar mit >springen< verwandt  − so oder so 
eine  S-Erweiterung  des  Lautes  um  Pracht,  Brauch,  Prunk und 
Brücke.  Springen  ist  ein  Synonym des  „Über-setzens“  (über  den 
Fluß),  und somit ist  darin einer  Sprache oder eines Spruches (↔ 
Sprunges) vorrangigste, wenn nicht sogar einzige Aufgabe zu sehen. 
Die Übersetzung, beziehungsweise den Sprung, welchen sie zu leis-
ten hat, ist der vom sinnlich-empirischen Eindruck zum verbal-laut-
lichen Ausdruck. Diese Art der Übersetzung unterscheidet sich also 
ganz deutlich von etwa der Übersetzung aus dem Türkischen ins 
Englische oder aus dem Böhmischen ins Suaheli, da sich die beiden 
>Ufer< (↔über /  aber /  oben → Ofen /  Übung /  Übersetzung) im 
Falle der eigentlichen „Übersetzung“ schon geradezu „wesentlich“ 
voneinander unterscheiden. Im anderen Falle  − nach der üblichen 
Auffassung von „Übersetzung“  − erfolgt der Sprung lediglich von 
einem Verbalausdruck in einen anderen, wobei sich die „Naturen“ 
beider Ausdrücke gleich bleiben – sie sind so oder so von nur „ver-
baler“  Natur.  Die  Unterscheidung  zweierlei  „Ufer“  anhand  des 
Begriffes von einer >Natur< zu versuchen, bleibt sicherlich trotz-
dem problematisch, denn in letzter Konsequenz findet sich in allem 
nur ein und dieselbe Natur, doch es soll uns auch das erst weiter hin-
ten beschäftigen.   

Es sei hiermit erstmal nur demonstriert, wie eng sich die zere-
bral verwaltete Verlautung einer Entdeckung oder eines Gedankens 
an des Gedankens >Sinn< oder >Inhalt< hält,  sodass tatsächliche 
oder tätliche Ähnlichkeiten auch lautlich und nominal  angedeutet 
bleiben und nachvollzogen werden können  − auch wenn das dann 
infolge  einer  mangelnden  Bereitschaft  zum Gehorsam gegenüber 



dem Wort, Wortlaut oder Logos  nicht auch zwangsläufig zu einer 
entsprechenden  Auslegung  oder  Verwendung  seitens  des  Hörers 
führt.  Die lautliche Ähnlichkeit zwischen den Verben >sprechen< 
und >springen< bei gleichzeitiger Übereinkunft beider Verben Syn-
onyme  (je  „über-setzen“)  ist  nicht  mehr  mit  dem vermeintlichen 
Zufallsargument abzutun, zumal sich Übereinstimmungen dieser Art 
an  jedwedem  anderen  Paar  ähnlicher  Vokabeln  grad  ebensogut 
demonstrieren  läßt.  Lautlich  indizierte  Ähnlichkeiten  oder  Ver-
wandtschaften verweisen ohne Ausnahme (!) immer auch auf sach-
liche  Verwandtschaften,  da  sämtliche  Vokabeln  bei  welchen  das 
nicht schon von vorneherein, also während ihrer Entstehung beach-
tet worden sein sollte  − etwa bei ihrer Übernahme aus einem nicht 
verwandten  Dialekt  − mitsamt  ihren Benutzern  negativ selektiert, 
also getötet oder zumindest „wirtschaftlich“ so stark benachteiligt 
werden, dass die dem Präjudiz unpassende Wortwendung in jedem 
Falle unterdrückt bleibt („Das Wasser trägt die Lügen nicht“). Wenn 
man nach solchen sucht und unbedingt welche finden will, so findet 
man freilich genügend, aber sie erfüllen dann gewiss nicht mehr die 
Definition der Begriffe vom >Wort< oder von der >Vokabel<, denn 
diese beiden Lautbildungen erklären ihren „Inhalt“ schon wie von 
selbst,  sobald  sie  in  das  Umfeld  ihres  angestammten  Kontextes 
gebracht  sind.  Die  lautliche  Indikation  einer  Sachverwandtschaft 
trifft dann umso mehr und deutlicher auf sich ohnehin schon so ähn-
liche Laute wie die Nomen >Laute< und >Leute< zu. Insbesondere 
deren  Bedeutungsunterschied  ist  keineswegs  gerade  der,  welcher 
sich vor dem Auge und Fingerdeut auftäte, welcher in einem von 
zwei Fällen schon überhaupt kein Zielobjekt mehr hätte, und so ver-
muten ließe, der Unterschied sei ebenso wesentlich wie riesig. Tat-
sächlich ist der Unterschied allenfalls  winzig,  und zwar schon so 
winzig, dass er der Rede gar nicht mehr wert ist − also keineswegs 
größer als etwa der Unterschied zwischen (nhd.) >Hose< und (bayr.) 
>Husn<.  Freilich drängt sich dieser banalen Bemerkung auch die 
zynische  auf,  derzufolge  dann  wohl  auch  noch  der  >Hase<  wie 
(bayr.)  >Hos< mit  derselben  Hose verwandt  sein solle,  indes  der 
zynische Unterton natürlich soviel  bedeuten will,  wie die  verbale 
Formulierung, derzufolge  das  Angesichts  des  üblichen  Gebrauchs 
diesen und jenen Wortes ja wohl kaum der Fall sein könne.

Der Zyniker hat natürlich recht  − das kann nicht sein − jedoch 
dies vielmehr in dem Sinne nicht, als der Wortlaut auf dasselbe Ding 
deutete  wie  des  Bauerntrampels  knorriger  Zeigefinger,  den  er  da 
bereits längstens, und entgegen allen göttlichen Gebotes, gegen das 
Ohr  und  den  Logos  eingetauscht  hat.  Der  Hase  oder  „Hos“  ist 
selbstverstädlich nicht der Gegenstand desselben Idioten Gesichts-



sinnes, welchen dieser da schon prüfend zwischen Zeigefinger und 
Daumen  zu  nehmen versucht  war,  um einer  etwaigen  stofflichen 
Verwandtschaft auf die Spur zu kommen. „Unsinn“, in der Tat! Die 
Finger erreichen da noch immer nicht das, worauf der Logos deutet, 
oder woran der Laut erinnert,  und zwar weder im einen noch im 
anderen Falle. Der Logos verweist stattdessen beidemale nur laut-
lich-nominal  (logisch-phonetisch)  auf das  sowohl französisch  wie 
auch deutsch gewendete Nomen >haute< (↔ haute couture / haute-
volée),  respektive  >Haut<,  dem also  rein  nominal  oder  etymolo-
gisch betrachtet sogar das >Haus< ganz nahe steht. Die erste Hose 
in grauer Vorzeit war nicht etwa nach dem Fell oder der Haut eines 
Hasen benannt, sondern auch der Hase ist nach der Haut benannt, 
die  allerdings  eine  „Farbe“  bezeichnet,  jedoch  nicht  im  heute 
üblich-dämlichen Sinne des Wortes, sondern im eigentlichen Sinne, 
als es da vielmehr mit dem Verb >werben / werfen< (Imp.: „werbe“ 
→ Werbung / Färbung) übereinkommt.

Weil der Hase tarnfarben ist, galt er als >behütetes< Tier (mit 
„Tarnkappe“), womit wir „logisch“ wieder bei einer Ableitung des 
>Hutes<  und  >Hauses<  angelangt  wären,  da  nämlich  auch  die 
>Hütte< und der >Hüter< mit (lat.) „cutis“ wie >Kutte< (↔ subku-
tan ≈ unter Haut / unter Schutz) verwandt sind. Und keine Sorge (!) 
− >Hass< und >Hitze< (↔ hissen / heißen < lat.: „esse“) gehören 
auch noch mit in diese große Wortfamilie. Es besteht also kein An-
laß zum größeren Unglauben gegenüber den gewöhnlichen „volks-
etymologischen“ Leistungen des Gehörs, sondern wenn schon, dann 
eher ein Anlaß zum Unglauben gegenüber dem Herrn oder Hirn des 
Verstandes oder gegenüber dem fleischgewordenen Logos, der sich 
diese „Dichtung“ in der Rolle des nominal verwandten „Doktors“ (≈ 
Dichter / Denker) einst so ausgedacht hat. Die Dichtung oder Le-
gende (↔ Aus-legende v. gr.: „legein“> logos) kann man natürlich 
auch Ev-angelium, „frühe“ oder „frohe“ Botschaft nennen, denn nur 
allein deshalb wird’s auch nicht gleich was ganz anderes. In diesem 
Zusammenhang sei dann auch noch einmal daran erinnert, dass der 
„Erlöser“ alias Christus die goße Hoffnung einer sich reichlich be-
trogen empfundenen Eva gewesen ist, die schon unmittelbar nach 
dem Sündenfall mit der Geburt eines Sohnes gerechnet hatte, wel-
cher  endlich  erreichen  sollte,  woran  der  Vater  und  Namensgeber 
Adam gescheitert war (also „gescheit-er geworden“). Allein im Hin-
blick auf eines >Mahnen< ursprüngliche Kraft,  Sinn  und Zweck, 
sind der Heiland und Adam ein und dieselbe >Person<, während der 
andere  Name  desjenigen  Baumes,  welcher  genau  in  des  Garten 
Edens einziger Mitte platziert war (oder ist), und infolgedessen nicht 
zugleich  auch ein anderer  Baum gewesen sein  konnte  − nämlich 



„der Baum des Lebens“ − eines Adams todsichere Lebensversiche-
rung gegen den linkischen Angriff der Schlange darstellte. Das heißt 
selbstverständlich,  dass der allwissende Schöpfer,  welcher freilich 
auch Schöpfer der Schlange ist, sehr wohl vorauswußte oder ~sah, 
dass Adam ins „Straucheln“ geraten würde, und dass selbiges auch 
nicht etwa eine versehentliche Eventualität,  sondern geradezu den 
„Sinn und Zweck der Übung“ darstellte. Wer genauer hinsieht und 
die  Worte  dieser  Erzählung  konsequent  etymologisch  deutet,  der 
sieht schon im ersten Kommentar der Schlange, dass sie ganz im 
Sinne des HERRN spricht,  welcher hernach ja die gleiche >logi-
sche< Sonderwendung gebraucht wie diese. Der Slang: „Ja sollte  
Gott etwa gesagt haben, ihr sollt nicht essen von allerlei Bäumen  
im Garten?“ Analog der HERR: „Ist’s nicht vielmehr so, dass du  
von dem Baume gegessen hast, davon ich dir gebot und sagte, eßt  
nicht  davon?“  Beide Wortwendungen entsprechen dem aristoteli-
schen  „Satz  vom  Widerspruch“  − einer  der  beiden  einzigen  >lo-
gisch< zulässigen Fälle. Quasi: „Ist’s nicht nicht wahr?“ Sowohl 
der HERR wie auch der Slang führen Adam auf ein und demselben 
Wege, und nach ein und derselben Methode auf’s Glatteis. Beider 
„Figuren“  Fragestellungen  gleichen  sogenannten  „Fangfragen“, 
welche nie direkt nach dem fragen, was eigentlich infragegestellt ist. 
Lediglich die Schlange ging dann noch einen Schritt weiter, nach 
dem Eva zunächst darauf beharrte, dass von einem ganz bestimmten 
Baume nicht zu essen sei: „rührets noch nichtmal auch nur an, sag-
te der Herr“ (erwidert Eva!). Das heißt, der Primat sollte in vielfa-
cher Weise darin versucht und geübt werden, zumindest seinen eige-
nen Gelöbnissen − zumal einer „Verlobung“ − treu zu bleiben, also 
seine Erkenntnis(se)  in  Gestalt  der  Nomen zu  wahren.  >Nomen< 
kommt  von  >noema< (gr.:  nemein)  − das  heißt  >Gedanke<,  ein 
>Ding< wie es sinngemäß auch in der lautlich näherstehenden Um-
schreibung  >Annahme<  (nehmen,  zuteilen)  anzutreffen  ist  − und 
„nomen est omen“ (↔ hebr.:„amen“).     

Der vermeintliche Freund >Amigo / lat.: amicus → fem. / plur.: 
amica< heißt eigentlich vielmehr „Anhang“ oder „Zugewandtes“ so 
wie Adam in der für ihn allerhöchst unangenehmen Unterredung mit 
dem HERRN ja  auch  zu  betonen versuchte,  dass  ihm diese  Eva 
lediglich „aufgehalst“ wurde, und er selbst für deren Faxen besten-
falls bedingt die Verantwortung tragen könne. Seiner ursprünglichen 
Euphorie angesichts diesen ihm auf so wundersame Weise vorstellig 
gewordenen Weibes entfuhr jedoch erst mal die Antwort: „Ei − das 
ist doch Fleisch und Bein von meinem − man wird (!) sie Männin  
(↔Mannen) heißen, da sie vom Manne genommen ist.“ Das heißt: 
the man will call her a „wo-man“ of man! „Ich will und ich werde!“ 



Sollte mich also je einer Fragen, wie ich dieses Dingens zu nennen 
gedachte, dann brächte ich ihm das genau so laut und deutlich bei, 
wie er sich das auch nur wünschen kann  − nicht dass er am End’ 
noch meinte, es wäre seins, und womöglich auch noch wagte seine 
dreckigen Finger daran auszuprobieren. „This is a man‘s  world“ 
sagt der Amy.  Aber „Män’s blebt män’s, wie es singt und lacht“, 
sagt man(n) in Mainz, da nämlich auch der Main und dann die nahe-
gelegene Stadt nach eines Mannes Minne und Meinung benannt ist. 
Doch siehe  − schon wenige Augenblicke nach dem Verschwinden 
nur  eines  einzigen,  saublöden  Apfels,  welcher  dem  HERRN  im 
Grunde  total  am Arsch  vorbei  ging,  dieweil  einem Allmächtigen 
ganz grundsätzlich nichts  verlustig  gehen kann,  geriet  der  Primat 
schon so dermaßen aus dem Häuschen,  dass  er  gleich  drauf und 
dran war, sein Verlöbnis zu widerrufen und das gleichnamige Gelöb-
nis noch nachträglich in einen Meineid zu verwandeln. Man muß 
schon  sehr  „kainisch“  oder  „mordsmäßig“  denken,  um  nicht  zu 
bemerken  wovon  da  die  Rede  ist.  Selbstverständlich  sind  eines 
Mannes  „Frau“  und  Adams  Weib nicht  ein  und  dasselbe.  Dem 
Nomen >Weib< (engl.: wife) liegt dieselbe Lautwurzel zugrunde wie 
den Nomen >Wabe<, >Viper< und >Gewebe<. Die erste Ableitung 
dieser Wurzel (lat./dt.: „vive!“ / „webe!“) ist der Infinitiv >weben< 
(lat.:  vivo), dem der Plural >Waben< lautlich sehr nahe steht, wel-
ches wiederum ein Synonym der üblichen Ka~ oder Ge-Erweiterung 
>Gewebe< darstellt. Kurzum: Adams Weib ist Adams Leib, und das 
ist  dann auch der~ oder dasselbe,  welches nach den „verbotenen 
Früchten“ (↔ „Frucht / Fracht“ des Baumes d. Erkenntnis;  frag-
mentum = Frage) griff  − nicht etwa seine >F’rau<, denn soeine ist 
mit  >Pharao<  verwandt,  und  bedeutet  soviel  wie  „Herr/in“ 
(ahd./asächs.: fro /frao  ↔ Frondienst  ≈ Dienst am Herren / Wehr-
dienst). Der Bio~, Zoo~ und Anthropologe können von dem Begriff 
>Weib< eine andere Auffassung und Definition haben, sowie auch 
der  Linguist  von  dem  Begriff  >Sprache<  eine  vom  Begriff 
>Sprung<  ganz  verschiedene  Auffassung  oder  Definition  haben 
kann  − deren Auffassungen interessieren hier nur nicht weiter, da 
diese drei noch nichteinmal auch nur „Indizien“ vorweisen können, 
die für diese Auffassungen votierten.  Für eine gewisse „begriffli-
che“  Übereinstimmung  zwischen  den  Nomen  >Sprache<  und 
>Sprung< votieren aber wenigstens eine handvoll identischer und 
ähnlicher Laute in gleicher Reihenfolge, und von der sinnlich fass-
baren Qualität eines „echten“ Beweisstückes. 

Darum: Eines Adams Weib ist nichts als nur eines Mannes Leib, 
und zwar auch der Leib einer Frau, zumal die ja auch kaum weniger 
„Mann“ ist als alljene Mannen, welche nach begründeter Aufforde-



rung und Geheiß das sinkende Schiff zu verlassen haben. Es heißt 
da:  „Alle Mann von Bord!“ Da ergeht an die Frauen und Kinder 
keine Extraeinladung − ganz im Gegenteil  − dieselben gehen dann 
zu allererst von Bord,  da auch diese Mannen „Mannen“ sind. So 
ganz  „dämlich“  oder  damenhaft,  wie  man nun alleweil  tut,  kann 
man also noch gar nicht wirklich sein, denn sonst wären bis heute 
noch wesentlich mehr Mannen ertrunken als schon ohnehin, und so 
auch  noch  wesentlich  mehr  Abel  erschlagen  worden  als  schon 
sowieso. Nur weil der Schöpfer zunächst deinem „Nachbarn“ oder 
Bruder  oder  deiner  Schwester  gnädiger ist  als  dir  oder  Kain,  ist 
weder dir noch Kain ein Anlaß dazu gegeben, diesen ins Tulpenbeet 
zu pinkeln oder ihre Orchideen zu köpfen. Ich meine: es ist schon 
komisch,  dass sich auch die  Frauen berufen fühlen,  wenn an die 
Mannen ein Ruf erging, sich aber auch ziemlich angepißt fühlen, 
wenn man dem Schöpfer per maskulinem Artikel bloß eine „Männ-
lichkeit“ zuerkennt.  Offenbar ist  es  den falschen Doktoren,  Zoo~ 
und Biologen auch schon gelungen, die ursprüngliche Auffassung 
vom (grammatikalischen) >Geschlecht< zu verhunzen. Man glaube 
bloß nicht, dass die werten Herren allein auch nur davon etwas ver-
stehen  würden,  denn  das  „biologische  Geschlecht“  hat  mit  der 
eigentlichen Bedeutung des Nomens nur noch soviel  zu tun,  wie 
etwa eine Pusteblume mit einem Delphin. Tierlogiker haben genau-
genommen  nicht  auch  nur  den  allerleisesten  Schimmer  davon, 
wovon sie reden, denn wenn ich schon allein nur dafür zu blöde bin, 
in  der  Gestalt  des  Schöpfers  den  „Selektionsdruck“  zu  erkennen, 
welcher auch die Vor~ und Nachfahren allermöglichen Halb~ und 
Nacktaffen gestaltet, oder auch nur beider Allmacht und Omnisziens 
(≈ Allwissenheit)  in  ein  und  derselben  >Person<,  dann  bin  ich 
gewiss auch schon viel zu blöde dafür, einen Affen wesentlich vom 
Menschen zu unterscheiden, denn das ist bereits um zwei bis drei 
Stufen schwieriger. 

 Wenn  >homo<  wie  (ital.)  „uomo“,  (frz.)  „homme“,  (engl.) 
„home“  und  (dt.)  „Heim“,  Humus oder  „Oheim“  Mensch  heißen 
würde, dann müßte die Lehre vom Menschen ja „Homologie“ hei-
ßen  − ein  Wortwitz,  über  welchen  sich  die  alten  Kirchenlateiner 
schon vor zweihundert Jahren halb totlachen mußten. >Homo sapi-
ens< heißt eigentlich „des gleichen Sinnes“, respektive „Gleichge-
sinntheit“ oder „der,  von gleicher Gesinnung“ (≈Gleichgesinnter), 
was nun bloß sehr schwerlich von einem Affen abstammen kann, 
zumal  der  Ausdruck  >Affe<  oder  >Ape<  nur  eine  Ableitung  der 
lateinischen Vokabeln >Affix< und >Appendix< darstellt. Das heißt 
soviel  wie  „Anhängsel“  und bezeichnete  einst  mitunter  auch  alle 
größeren Warzen, Buckel und Rucksäcke. In gewissen Bildungskrei-



sen war also schon allerlängstens klar, dass die neueren Zoologen 
nichts wie nur einen an der Klatsche hatten, also ganz und gar außer 
Stande (↔ Ver~ / Anstand) waren, das Resultat ihrer Untersuchung 
und  Schlufolgerung  in  den  entsprechenden  Wortlaut  zu  fassen. 
Funde  und Vergleichbarkeiten  fossiler  Knochen oder  Knochenge-
rippe vermochten in dieser Angelegenheit überhaupt gar nichts zu 
beweisen,  da  eine  Gesinnung  („mens“!)  ohnehin  keine  Knochen 
hatte, und so oder so ganz unmöglich von einem Buckel abstammen 
konnte. Die zugehörige Aussage ist schlicht und ergreifend nichts 
als eine Falschaussage,  und drauf reingefallen sind wiederum nur 
die  fingerdeutenden  Bauerntrampel  und  Studenten,  denn  diesen 
kann man nur zu allerleichtest jedweden Blödsinn verkaufen, wenn 
nur die  Rundfunk~ oder Studiengebühren nicht  gerade exorbitant 
hoch sind. Somit forderte auch das hiermit einhergende Massenster-
ben infolge rechtsprachlichen Unvermögens wieder nichts als nur 
das ganz gewöhnliche >Bauernopfer<. 

           
Gut − die nähere Erläuterung dieser nun wahrlich sehr riskanten 

Anspielung sei nochmal ein paar Strophen weit aufgeschoben. 
Hase wie Hose sind also mit dem Haus verwandt, welche gewis-

sermaßen  allesamt  nach  der  „Farbe  der  Haut“ benannt  wurden, 
woraus ansonsten auch alle anderen >Kutten< genäht worden sind, 
die auch noch ähnlich dem >Hut< und den >Hütten< klingen. Tja, 
wie gibts’n das (?) − klingt ja „zufälligerweise“ ähnlich und kausal 
(≈ begründet,  sinnvoll,  verursacht)  zugleich,  zumal  die  Wendung 
„sich hüten“ oder „einen Hut aufsetzen“ genauso klingt wie „Schafe  
oder Kinder hüten“ obschon den Schafen unterdessen nie ein Hut 
aufgesetzt worden ist. Dem be~ oder gehüteten Vieh war allenfalls 
ein >Schutz< angediehen, und zwar vermittels dem besseren Vermö-
gen  eines  dafür  prädestinierten  >Beschützers<,  welcher  nominal 
auch noch mit dem >Hetzer< (Hütehund = „Ketzer“→ gatzen / kot-
zen) und dem  Hüter verwandt ist.  Man bedenke hierfür auch die 
Ahnlaute  >Chassis<,  >Kasse<,  >Schütze<,  >Schütte<,  >Scheck< 
oder  >Check<, >Schock< und >Schüchternheit< nebst dem Faktum, 
dass  das  Nomen  „Hut“  auch  in  Verbindung  mit  dem weiblichen 
Artikel „die“ gebraucht wird: „Auf der Hut sein“.     

Ja sapperlot! − da ist ja vielleicht doch denkbar, dass selbst die 
anerkanntesten Naturwissenschaftler nebst sämtlichen Idioten oder 
Atheisten bloß noch nicht erkannt haben, wie Sprache funktioniert, 
und das erklärte dann auch wieso und für allein welchen einzigen 
Ausnahme~, Sünden~ oder Sonderfall der Gottesbeweis so wichtig 
ist, und immer wieder von neuem geleistet werden muß: An keinem 
anderen, als am existentiell oder ontologisch geleugneten Deut alias 



Gott, zeigte sich so deutlich, dass mit dem mangelnden Vermögen, 
selbst nur einem Deppen nachweisen zu können, was ein Nomen 
bedeutet oder nicht bedeutet, nicht auch nur irgendeine Aussage des 
Atheisten zu verifizieren oder schon je verifiziert oder falsifiziert 
worden ist.  Das Atom jedenfalls  − eigentlich „Adam“ alias  Atem 
(↔Odem; arab.: „Adem“; ...) − ist auch dann nicht gerade das, wor-
auf der Atomphysiker mit dem Finger deutet, wenn er sich hierzu 
auch noch auf den Kopf stellt, mit den Beinen strampelt und unter-
dessen noch irgendwas kaputt macht oder spaltet, denn wenn er das 
tut,  dann „demonstrierte“ (!) sich vielmehr,  dass es spaltbar, also 
eben nicht das >Individuum<, das >Atomos< oder das >Unteilbare< 
ist oder heißt. Als das Resultat einer atheistischen oder idiotischen 
Deutung desselben Nomens ist es also nichts als nur eines der über-
aus zahlreichen >Idiome< einer entsprechend benannten  Idiomatik 
oder „Idiotie“.  Die Tatsache, dass er der alten Definition vom Atom 
nach  dessen  Spaltung  noch  eine  Definition  nachreichte  um  den 
nominalen Widerspruch irgendwie zu kaschieren, hilft nichts. Diese 
Methode deutet letztlich nur noch weitere Vokabeln verkehrt  und 
stapelt  hoch  (↔Hochstapelei),  wobei  also  zugunsten  der  Vertu-
schung einer Falschaussage nur noch weitere Fehldeutungen ange-
strengt  werden  –  zum  Beispiel  das  Nomen  „Chemie“  –  der 
Atomphysiker weiß worauf ich damit anspiele. Sein „Atom“ ist ein-
fach nicht das Atom − Punkt, aus, Ende.

 
>Wissenschaffen< geht ganz anders, denn so weit ich mich noch 

erinnern kann, war es des Naturwissenschaftlers erklärtes Ziel, zu-
mindest  die  unmittelbar  bevorstehenden  Folgen  des  sinnfälligen 
Sachverhalte(n)s benennen oder voraussagen zu können − ein Ver-
sprechen, das neuerdings wieder mehr und mehr betont und hervor-
gehoben worden ist. Dass nun jedoch seine >Predigt< − das >Prä-
dikat<  − oder  eben  die  „Voraus~  oder  auch  nur  die  „Vorsage“ 
tatsächlich stimmt,  kann er mir in dem Falle,  nämlich des Falles, 
dass er  bei  der  Sache bliebe,  weder weismachen noch beweisen, 
denn die Sache oder Sage ist hier ja wohl die Aus~, Weis~ oder Vor-
aussage, und nicht etwa der atomare Sachverhalt, den zu demons-
trieren er zwar angetreten, aber den zu verifizieren keineswegs not-
wendig war. Davon nämlich, dass vielleicht dieser uns betrüge, war 
ja mal abgesehen von „Cartesius“ (= Rene Descartes), noch gar kei-
ner ausgegangen. Vereinfacht: Der Physiker war doch wohl nicht in 
der Absicht angetreten, zu beweisen, dass sich die Sache anders ver-
hält als der Sachverhalt, sondern vielmehr nur anders als  gedacht, 
gedichtet oder  (voraus-)gesagt,  also  wollte  er  doch  lediglich  de-
monstrieren, wie es geheißen, benannt oder bezeichnet werden soll. 



Tja und –  wie nun? Das Spaltbare soll jetzt Unspaltbares heißen, 
oder was? Wenn die Voraussage nicht zutrifft,  dann soll der Aus-
druck  „nicht zutreffend“ umdefiniert werden, und für alle Zukunft 
„zutreffend“ heißen, damit’s wieder irgendwie stimmt, oder wie? 

Na gut − angenommen, dem Blösinn sei stattgegeben − wie um 
Himmels Willen, kommt der dann aber auf die Idee, die Definition 
sei „verifiziert“? Ich meine − inwiefern soll die jetzt „stimmen“ oder 
wahr sein − was ist daran „wahr“ oder auch nur gewahrt worden? 
Soll ich’s sagen? Der Atomphysiker ist halt eben nicht bei der Sache 
geblieben, und die Demonstration konnte von der eigentlichen Sa-
che bloß ablenken, denn diese demonstrierte nur einen Sachverhalt, 
der aber keineswegs dazu geeignet ist, zu beweisen, das er so heißen 
muß wie da behauptet, und da nun etwas anderes als nur die Wah-
rung  der  Bezeichnung  (≈die  Behauptung) keineswegs  bewiesen  
werden mußte, ist dabei auch nur das einzige, was daran falsch  
gemacht werden konnte, auch tatsächlich und komplett falsch ge-
macht  worden,  nämlich die Aussage,  derzufolge das Unspaltbare 
gleich dem Spaltbaren, oder das Spaltbare gleich dem Unspaltbaren 
ist − „A = Un-A“ oder „A ≠ A“. Wie soll denn nun demzuwider das-
jenige heißen,  was spaltbar  ist?  Vielleicht  „Herbert“  oder  „Sech-
zehn“ − vielleicht „Leberwurst“ oder „Gott“?

 Es  handelt  sich  auch  hierbei  um  eine  ganz  stinknormale 
Falschaussage, und wenn nun schon die Regeln der Logik oder der 
Sprache nicht mehr gewahrt werden brauchen, dann fänd’ ich ei-
gentlich „Bierzelt“ ganz nett  − und Sie? Was halten Sie von dem 
schönen Namen „Elektra“ oder „Elektron“  − die oder das >Auser-
wählte<, welche Adamas (Atomos) nun eher umkreisen, als dass der 
sie zur Braut erwählt? Und da haben Sie gedacht, die Geschichte 
von Atem und Eva alias Ufo sei bloß eine Erfindung des alten Auto-
renstabes alias „Moses“, wo doch in Wirklichkeit selbst anerkannte 
Physiker behaupten, dass etliche Adams  − oder besser:  „Ödeme“ 
(↔ sing.: Odem /Ode) in großer Anzahl existieren, aber in Wahrheit 
nie gelebt hätten, oder so, oder was? 

Vielleicht ist Ihnen, wie ja nun ganz offenbar auch noch einem 
ganzen Kindergarten voll von Bio~ und Psychologen nur nicht ganz 
klar,  was das Wort  >Atomos<,  >Individuum< oder >Adamas< ei-
gentlich bedeutet, und ebensowenig die Gefahr, in welche Sie sich 
mit dem Glauben begeben, die Bedeutung derjenigen „Vehikel“, mit 
welchen  sich  Empirie  transportiert,  „über-setzt“  oder  überliefert, 
könne man sich noch aussuchen oder jederzeit gegen lustigere In-
halte einwechseln − der Aberglaube also, die >Bedeutung des Wor-
tes< sei nicht wirklich die >des Wortes< (!), sondern die des Herrn 
Professor Dr. Dr. Physikus, der sich in dieser Angelegenheit eben-



falls nicht zu entscheiden weiß, und seine Definitionen bald alle vier 
Pfingsten  abändert,  aber  sich  dann  schon  zum  darauffolgenden 
Weihnachten nichtmal mehr der vorigen erinnern will, weil sie den 
Vorgaben des Logos sowieso nicht entsprechen, sich also ohnehin 
und schon gegenseitig >widersprechen<. Aber immerhin: Sich alle 
Fehldeutungen gemerkt zu haben, ohne zu merken, dass sie den Lo-
gos verfehlen,  und auch alle neuen Fehldeutungen in Erfahrung ge-
bracht  zu  haben  und  aufsagen  zu  können,  also  fern  jeglicher 
„Erkenntnis“, nennt man heute „Bildung“. Es bildet sich dabei näm-
lich ein „memotechnisch“ von nichts und niemandem mehr zu be-
wältigender,  riesiger  Haufen  ungezählter  Ungereimtheiten,  Fehl~ 
und Neudefinitionen, welcher seinen Strebern nur noch suggerieren 
kann, dass eine echte Erkenntnis, also die des Guten und des Bösen, 
oder eine im Großen und Ganzen, ganz unmöglich ist. Aufgrund des 
vielen,  wahnsinnig umfangreichen Geschwätzes von allem Mögli-
chen und Unmöglichen, wird nun auch schon die Floskel „des Gu-
ten und des Bösen“ semantisch ganz hoffnungslos überschätzt. Von 
einer  Erkenntnis  des  Unterschiedes zwischen  diesen  beiden,  war 
meines  Erachtens  gar  nie  die  Rede,  was  vielleicht  auch  erklären 
könnte, weshalb nun fortwährend nur noch davon die Rede ist. Es 
heißt schließlich zum Ende der Genesis: 

      
     „Siehe, der Mensch ist geworden wie unsereiner und weiß (nun), 
was gut und böse ist. Nun aber, dass er nur nicht ausstrecke seine  
Hand und breche auch von dem Baum des Lebens und lebe ewig-
lich! Da wies ihn Gott der Herr aus dem Garten Eden, dass er die  
Erde bebaute, von der er genommen war...“ 

  
Noch  wesentlich  interessanter  wäre  doch,  inwiefern  sich  der 

Baum der Erkenntnis von einem Baum des Lebens unterscheidet, 
nachdem doch von einem „Unterschied“ sowieso und hie wie da 
nicht die Rede ist. 

Ich bitte in dem Zusammenhang außerdem zu registrieren, dass 
sich der HERR diesen Monolog erst nach dem „Sündenfall“ in den 
Bart murmelt, und zwar − wie ich meine − allerhöchst zufrieden mit 
dem bisherigen Verlauf der ganzen Prozedur. Er postiert dann noch 
die „Cherubim“ (sing.: Cherub; im plur. auch „Seraphim“) mit dem 
„flammenden,  blitzenden  Schwert“  vor  oder  um  den  Baum  des 
Lebens herum, denselben vor weiteren Zugriffen bewahrend. ERST 
DANACH (!) „erkennt“,  fickt oder vögelt Adam sein Weib, sodass 
es Kain und Abel gabar, und erst dann erschlug Kain seinen Bruder, 
da Adam offenbar nicht in der Lage war, denselben beizubringen 
wie eines HErren unregelmäßig erscheinende Gnadenlogistik besser 



als eine „unregelmäßige“ zu beurteilen sei – eine „ungerechte“ also. 
Das ist die Erbschuld, eigentlich! „Wie der Herr, so’s G’scherr!“  − 
die Söhne können zunächst nicht gescheiter sein, als der Fluchende 
Vater, der nun noch nichtmal dem vermeintlich eigenen Weib oder 
Leib über’n Weg traut, nur weil sich dieses ein einziges mal getraute 
ein dem werten Primaten und Mentor ebenso wertes >Fragmentum< 
(↔ Frage / Fraktur / Fracht / Frucht!) zu entwenden und der Verwe-
sung, beziehungsweise der Verdauung zuzuführen, da der ja nichts 
besseres zu tun wußte, als in seiner großen Selbst~ und Nabelbe-
schau alles schöne Werk mit schönen Namen zu bedenken: 

„Oh, Romeo, oh Romeo  − ik liebe dir und ik lobe dir, und ik  
lobe dir und ik liebe dir, bis mir die Lippen franzig werden − oh, du 
min jelobter Alpha Romeo.“ 

Von eintausend  renommierten  Bibelexegeten  übersehen  neun-
hundert-neunundneunzig, dass das deutsche Verb >essen< wie auch 
>Essig<  oder  >Essenz<  mit  dem lateinischen  Verb  >esse<  nebst 
>vergessen<, >vergießen<, >Guss / Gott< und >Inter-esse< nebst 
>ens /  est<,  >wesen<  und  >verwesen /  Verweser<  verwandt  ist, 
sogar identisch, und den übrigen Einen schlug vermutlich der Teufel 
mit dem Tourette-Syndrom, sodass der schon vom Dienst suspen-
diert  und vergreist  war,  noch ehe mit  Fluchen fertig.  Will  sagen: 
Unter  eintausend  sowohl  theologisch  wie  auch  religionswissen-
schaftlich  oder  hermeneutisch  hochqualifizierten  Interpretationen, 
Auslegungen und Deutungsversuchen der mosaischen Genesis, fin-
det sich nicht eine einzige, mit welcher gewagt worden oder gelun-
gen  wäre,  den  Text  konsequent  „wörtlich  zu  nehmen“,  und 
dahingehend auszulegen, dass auch nur irgendjemand je hätte dem 
Eindruck erliegen können, die Legende sei irgendwie sinnvoll, hilf-
reich, aufschlußreich oder auch nur in irgendeiner Hinsicht erbau-
lich genug um dieser Millenien währenden Aufbewahrung wert zu 
sein. Jeder kennt die Geschichte, doch keiner wurd’ schlau daraus 
oder wüßte ihr auch nur irgendeinen besonderen Wert oder „tieferen 
Sinn“  beizumessen  − geschweige  denn  darzulegen.  Stattdessen 
unterstellt  man  dem  vermeintlichen  Pendant  des  namentlich  gar 
nicht erwähnten >Sündenfalles< eine sexuelle Konnotation von der 
Art eines schon in sich widersprüchlich lautenden Aktes wider den 
gebotenen Akt, also das unzüchtige, womöglich „perverse“ Moment 
einer dennoch irgendwie dringend gebotenen Zucht oder Zeugung, 
obwohl  selbiger  allem  Anschein  nach,  erstmalig  dann  vollzogen 
wurde, als das Huhn mit Adam schon längstens gerupft war. Hier 
könnte man zwar noch einwenden, dass sich der sekundarliterari-
sche Ausdruck „Sündenfall“ (vielleicht) weniger auf den Sturz oder 
Fall Adams bezieht, sondern vielmehr das moralische „Gefälle“ der 



ganzen weiteren Schrittfolge bezeichnet, dem der „Geschlechtsakt“ 
dann inbegriffen wäre. Doch das verkomplizierte das Mißverständ-
nis  nur,  und  widerspräche  noch  immer  dem Gebot  der  Zeugung, 
Zucht und Erziehung, solange er dermaßen „unzüchtig“ interpretiert, 
respektive „pervertiert“ bleibt, wie er aufgrund des größten Mißver-
ständnisses aller Zeiten nun einmal ist. Nämlich das ist der >Sün-
denfall<! 

Den größten Fehler, welchen ein Mensch begehen kann  − das 
schlimmste aller Verbrechen − besteht genau nur darin, das übelie-
ferte oder angetragene Wort nicht wörtlich zu nehmen, so wie das 
auch schon da nicht getan wird, wo bloß >Verbrechen< gesagt oder 
gehört wird − quasi „verstanden“ − aber nicht „verstanden“ oder er-
kannt wird, dass es das Verbrechen an sich und schlechthin bezeich-
net, denn dasselbe Nomen sagt es nämlich schon auf. Das >Wort< 
(alat.: „vorto“/ lat.:  „verto / verso“) ist ein Ahnlaut des >Verses<, 
dem die deutsche Vorsilbe >ver~< (uar~/ Ware) abgeleitet ist. Das 
erste, ursächlichste und daher schlimmste aller „Ver-Brechen“ ist das 
Verbrechen selbst, also das >Wort-brechen<  − der Wortbruch alias 
Lüge oder „das falsche Zeugnis wider deinen Nächsten“, wobei da 
jedoch noch zu beachten bleibt, dass der gewöhnliche Deutsche für 
gewöhnlich auch außerstande ist, die Wendung: „wider den Nächs-
ten“ genauso zu deuten wie die Wendung: „wider die Wand“, sodass 
man unter Umständen zu dem Schluß gelangen könnte, der Deut-
sche rede nur deshalb so selten gegen die Wand, weil er ihr nicht 
übel nachreden will. Denn das meint er ja: „Wider seinen Nächsten  
zu reden“ hieße, denselben falsch zu beschuldigen oder in Verruf zu 
bringen − nicht etwa, „an ihn hinzureden“, ihn zu belügen oder ihm 
das Wort, das Gelöbnis, die Empirie oder des Menschen Erfahrung 
in Sachen >Sachverhalt<, oder den Sachverhalt selbst, falsch auszu-
legen. Er verwechselt die Wendung „wider den Nächsten“ mit der 
Wendung „wider den Ruf (des Nächsten)“, denn im Verzapfen von 
Ellipsen (= unvollständ. Sätze) ist er schon so dermaßen geübt, dass 
er's gar nicht mehr merkt. Nicht Menschen „rauchen“, sondern Zi-
garetten, und im Gefecht kommt man eigentlich auch nicht einfach 
nur „um“, sondern „um‘s Leben“. Selbiges gilt  natürlich auch für 
das Verb „umbringen“ – das ist ein  elliptischer Ausdruck, also ein 
ebenso unvollständiger wie fehlhafter Ausdruck, dem nicht entnom-
men werden kann, um was da jemand gebracht wird. 

Vereinzelt und beletristisch ist sogar schon pupliziert worden, 
wie überaus erstaunlich doch sei, dass die zehn Gebote keines gegen 
das Lügen auflisten. Tja!  − „listen“ müßte man halt können! Der 
Engländer kann ja, wie’s scheint  − jedoch wiederum nicht auch so 



gut, dass wenigstens dieser dem englischen Verb >listen< anhören 
würde, dass es wie die Lautwurzel >lause / lithe< mehr dem >lau-
schen / lesen< als dem >hören< ähnelte. Es weiß halt auch nichts 
richtiges zu sagen, wer schon nicht richtig zu dichten oder zu listen 
weiß,  und wer weder dies noch jenes „zu schaffen weiß“, der  ist 
nicht nur nicht wirklich „Wissenschaftler“, sondern weiß auch nicht 
das eigene Los und Schicksal ein gerechtes zu nennen. Das Gebot, 
demzufolge „wider den“ (=  dem) Nächsten kein falsches Zeugnis 
gegeben  werden  soll,  ist  genau  dasjenige  Gebot,  dass  sich  ganz 
nachdrücklich  gegen das  „Lügen“  richtet,  während sich das erste 
und zweite Gebot gegen die Absicht aussprechen, auch nur irgendei-
nes der Nomen (= Name) falsch auszulegen. Damit ist dann auch 
„ver-boten“, die Ausdrücke „falsches Zeugnis“ und „Lüge“ so aus-
zulegen, dass sie einander verfehlten – jedenfalls des Falles, da sie 
in der Tat „inhaltlich“ oder „sinngemäß“ übereinkämen. Ob das nun 
tatsächlich der Fall ist  oder nicht,  erkennt aber schließlich immer 
nur derjenige, welcher ordentlich zu „listen“ gewillt ist, also etwas 
zu „leisten“ oder „auszulesen“. Wo dieser Wille fehlt, da beschränkt 
sich die Leistung auf das Handwerk täglicher Not und vernachläs-
sigt die Deutung des überlieferten Wortes. So kommt es endlich zu 
solch dermaßen schiefgestellten Auffassungen, wonach das Lügen 
„offenbar“ nicht verboten ist oder wonach die zehn Gebote „offen-
bar“ nicht  ganz vollständig seien.  Das ist  dann weder Unterricht 
noch Belletristik. Es ist schlichtweg nichts als nur ein falsches Zeug-
nis wider das Kind und wider die nächste Generation, welche dann 
kaum noch anders kann als zu mißraten,  mit dem Ver-brechen oder 
Wortbruch zu liebäugeln und dann auch die Resultate und die Basis 
des  handwerklichen  Schaffens  zu  verderben.  Das  Kapitalverbre-
chen, der Bankenbetrug, der illegale Drogenhandel, die Steuerhin-
terziehung  und  der  jugendliche  Vandalismus  sind  „belletristisch“ 
und „scholastisch“ anerzogene Unsitten und nicht etwa „angebore-
ne Lust“. 

„Wenn ihr jenes in euch hervorbringt, wird euch das, was ihr  
habt, retten. Wenn ihr jenes (aber) nicht in euch habt, wird  
euch das,  was ihr nicht in euch habt, töten.“

        (Th.-evangelium, Spruch 70 ↔ Mt 13:12 u. Th. Spruch 41)

Die populäre Frage des Laien an den Exegeten oder Popen, ob 
man die heilige Schrift in all ihren Aussagen immer „wörtlich“ neh-
men dürfe, ist also in der Tat weniger eine Frage des Dürfens als 
vielmehr eine Frage des Könnens. Man darf sicherlich − bloß kön-



nen tut man’s halt nicht, dieweil (der) „man“ noch nichtmal die ei-
gentliche Bedeutung seines eigenen Wortschatzes kennt. Man darf 
also vielmehr das Gerede eines Naturwissenschaftlers nicht „wört-
lich“ nehmen, denn da selbiges im wesentlichen idiomatisch verfaßt 
ist,  ergäben sich nach logischer oder wörtlicher Auslegung seines 
Wortes, nichts als nur Widersprüche in ein und derselben Aussage − 
nicht etwa (nur) Widersprüche im Vergleich zwischen den Aussagen 
einer  heiligen  oder heilen Schrift und dem „gebrochenen Deutsch“ 
atheistisch  verzogener  Legastheniker.  In  dem Versuch,  die  verbal 
überlieferte Erfahrung des Menschen und seiner Vorfahrenschaft vor 
dem etymologischen Verriß, also vor der Fehldeutung ihres Vokabu-
lares und somit vor dem Verlust ihres Inhaltes zu retten, ist es unum-
gänglich, die „Lobby der Idiomatiker“ genau so hart und deutlich 
anzugreifen, wie das hier bisweilen geschieht, in dem ich den Natur-
wissenschaftler  oder  Atheisten  und  den  naturwissenschaftlich  ge-
blendeten Laien mit so verletzenden Ausdrücken wie „Legastheni-
ker“ „Lügner“ oder „Idiot“ betitele. Das geschieht ganz gewiß nicht 
etwa darum, weil der derbere Tonfall meine gewohnte Art ist, mich 
auszudrücken oder um etwaige Ausdrucksmängel auf die billigste 
Art zu kompensieren, sondern weil bis zum Ende hin kein Zweifel 
mehr daran bestehen soll, gegen wen oder was ich hier angehe, und 
wessen „Unfähigkeit“ hier ganz entschieden bloßgestellt sein muß, 
wenn schließlich des Menschen allergrößtes Problem und allergröß-
ter Streit bloßgestellt sein soll. Ich möchte damit vor allem hervor-
heben,  dass  im Umgang  mit  dem überlieferten  Wort  und  dessen 
Deutung  keinerlei  Zugeständnisse  gemacht  werden  können  und 
ebenso entschieden wie unübersehbar zu verurteilen und mitsamt ih-
ren Auswirkungen und Urhebern anzuzeigen sind. Der Lügner muß 
signifikant beleidigt werden, wenn auch der Nachweis für die Recht-
schaffenheit solcher Beleidigungen nicht ausbleiben darf. Doch in 
der Tat: Aufgrund der besonderen Schwierigkeit und Metasprache, 
die so eine verbal getragene Diskussion über die Art und Weise des 
Verbalisierens mit sich bringt – mit Gegnern, die mir während des 
Schreibens im stillen Kämmerlein nur noch eventuell und „virtuell“ 
gegenüberstehen, also kaum „in flagranti“ erwischt werden können 
– schwillt auch mir bisweilen der Kamm und drängt schon allein 
deshalb  nach  „Kraftausdrücken“.  Kurzum: Der  Kampf gegen die 
Lüge ist in der Tat ein „verfluchter“ und von durchaus haareraufen-
der Widerspenstigkeit – das soll hier gar nicht unterschlagen werden 
– aber umso besser  ist  auch einzusehen,  dass die  Lüge in  einem 
ganz  unmittelbaren  Zusammenhang  mit  jedwedem  empfundenen 
Unrecht und jedwedem erduldeten Leid steht. Die Welt ist nicht un-
gerecht – es ist vielmehr der Leidtragende welcher nicht rechtspricht 



und genau nur  deshalb leidet.  Dieser  der  Weisheit  letzter  Schluß 
trifft sogar noch dort zu, wo sich der Leidende mit einem Hammer 
auf den eigenen Daumen schlägt oder vom Rundumschlag einer an-
deren Person getroffen wird und angeblich „allein deshalb“ leidet, 
denn  allem voran  in  solchen  „Begründungen“  ist  der  eigentliche 
Grund gar nicht genannt, also ebenso verfehlt wie „falsch“ genannt, 
also  „erlogen“.  Man  versucht  natürlich  Vorkehrungen  gegen  das 
Eintreten solcherlei Unfälle zu treffen, aber wenn deren wahre Be-
gründung noch gar nicht eingesehen oder beim richtigen Namen ge-
nannt ist,  dann werden das naturgemäß nur in den allerseltensten 
Fällen die passenden Vorkehrungen sein. Sowohl dem Verfehlen des 
eigentlichen Grundes, als auch dem Verfehlen des mit Zeigefinger 
und Daumen gehaltenen Nagels liegt nur ein und derselbe Grund 
zugrunde,  nämlich  die  Verfehlung  des  Wortes  von  Seiten  eines 
schlecht beinflußten Rechtsprechvemögens.

Gewiss erscheint die Lüge nicht schlimmer als ein Mord an sei-
nesgleichen, aber zum einen ist die Lüge dessen Verursachung, weil 
erst sie den an sich Erfahrenen zum Unerfahrenen macht, indem sie 
dem Menschen das Erbrecht an des Menschen ganzer Erfahrenheit 
untergräbt und deren Inhalte per Fehldeutung abfälscht, und zum an-
deren wäre sowohl mit dem einen wie auch mit dem anderen Ver-
brechen nur unterbrochen worden, was das Leben ausmacht − näm-
lich das „Loben“ − das Überliefern oder Überleben, oder das Gelo-
ben, Leben oder Lieben (gemeins.Wurzel: „labe“ > lab-ora; syl-labe 
→ Silbe / Silber / Selber). Wer belogen wird − wem das Wort falsch 
gedeutet wird, der gerät in größere Zweifel bezüglich der Kraft oder 
Vertrauenswürdigkeit des ebenso eigenen wie eigentlichen Verstan-
des, Gehöres oder Logos, denn dieser kommt bezüglich der Bedeu-
tung allen verwandten Vokabulars fast immer zu ganz anderen Re-
sultaten als die „Gerüchteküche“, die Lügner oder der atheistischen 
Professoren  weißgekalkte „Per~ und  Universitäten“. Der Professor 
lügt natürlich nicht „absichtlich“ oder wissentlich, aber man schießt 
sich ja auch nicht absichtlich oder wissentlich ins Bein oder in den 
Kopf, sondern in jedem Falle nur versehentlich, nämlich weil man 
irgendetwas übersah, außer Acht ließ, vergaß oder ignorierte. Eben-
so böse wie verletzend oder tödlich ist der Schuß ins Bein also ganz 
unabhängig davon,  ob das nun absichtlich oder versehentlich ge-
schieht. Es ist niemals die eigentliche Absicht oder das Wissen, wel-
ches tötet oder welches als ein tödliches Tatmotiv angeführt werden 
könnte. Es ist immer nur die Lüge, die Leugnung und die falsche 
Auslegung  des  überlieferten  Wortes,  und  eben  die  steht  immer 
schon am Anfang eines jeden Menschen Lebens – haargenau so, wie 



in der Legende um Adams Schicksal dargestellt. Die Fehldefinition 
ist freilich nicht der Anfang des Lebens, aber sie folgt diesem auf 
den  Fuß,   und  hat  sich  in  der  Tat  sehr  schnell  und  voreilig  im 
>Baum der Erkenntnis< eingenistet. Es ist mithin das Bild eines Au-
toren oder einer Autorenschaft,  die ganz uneingeschränkt als eine 
„geniale“ einzustufen ist – „gebildet“ im wahrsten Sinne des Wortes 
– denn damit hat sie schon weit mehr erkannt und mitgeteilt als heu-
te bekannt ist. Es ist mitgeteilt und doch nicht mitgeteilt. Es ist mit-
geteilt, aber noch immer nicht überall angekommen – auch in die-
sem Umstand  zeigt  sich  die  Paradoxie  des  Uroborosinzest  –  die 
Schlange, die sich selbst auffrist und selbst gebiert. Sie steht also in 
einem  extrem  sinnfälligen  und  merkwürdigen  Verhältnis  zum 
Schöpfer aller Kreatur. Selbstverständlich ist es ganz und gar unlo-
gisch, die Schlange als eine solche hinzustellen – als Rebellion – die 
sich gegen den Willen ihres Schöpfers aufzulehnen vermochte, und 
sich  somit  quasi  selbst  erschuf.  Selbstverständlich  ist  auch  deren 
„Meuterei“ eine Schöpfung des Schöpfers – sie ist ein ganz unum-
gänglicher Teilprozess des Prozesses „Schöpfung“. Alles was sich 
„(wie) von selbst erschaffen  hat“ ist gottgeschaffen, denn so oder so 
„Schöpfung“ – ob nun Geschöpf, Irrsinn, „Abfall“ oder Rebellion.

Wie nun schon mehrfach oder nahezu fortwährend angedeutet, 
geht des Menschen außerordentliches Urteilsvermögen mit seinem 
Sprach~ oder Deutungsvermögen einher, sodass uns nun auch nicht 
mehr weiter verwundern braucht, dass eine Irritierung oder Versu-
chung desselben auch „morbide“ und mortale Konsequenzen nach 
sich zieht. Deren grundlegendste Ursache jedoch, ist allein im Ver-
brechen an sich zu sehen, also im >Sündenfall<, und dieser liegt nun 
auch nicht unbedingt nur „weit hinter uns“, sondern allem menschli-
chen Unterfangen „zugrunde“ −  chronologisch oder entwickklungs-
geschichtlich also nicht viel mehr als auch „funktional“ oder kon-
stellativ-gegenwärtig. Stark vereinfacht: Das eigentliche kriminelle 
Moment ist nirgendwo anders zu suchen oder zu finden, als im Ab-
fall vom Glauben oder Vertrauen in die Kraft und Unfehlbarkeit des 
(eigenen / eigentlichen) „Logos“ – das Wort. Legende ist nicht „Ge-
schichtsunterricht“,  es  sei  denn,  man  erkennt  auch  diesem  miß-
brauchten Nomen seinen unmittelbaren Bezug zum Begriff von ei-
ner „Schichtung“  zurück. Das Wort >Geschichte< ist mit den Ver-
ben  „schicken“  (↔  Geschick /  Geschehen),  schichten,  sehen, 
sichten, „sehnen“ (eigentl.:  sehen-en),  sagen (↔ Sage) und „scho-
nen“ (eigentl.:  schohen-en) verwandt und sollte auch nur dement-
sprechend verwendet werden, was aber nunmal nicht geschieht. Der 
Sündenfall ist  Teil des Lebenslaufes jedweder Person, und immer 



nur ein Abfall vom Glauben, der jedem immer und immer wieder 
passieren kann und passiert – es ist nicht nur ihre „Vergangenheit“ 
im heute unterrichteten und üblichen Sinne von „Geschichte“. Die 
Frage, wann Adam und Eva gelebt haben, stellt sich nicht in dem 
Sinne  wie  die  Frage,  wann die  Dinosaurier,  Napoleon Bonaparte 
oder der heilige Franziskus gelebt haben. Wörtlich genommen be-
zieht sich „Geschichte“ nicht auf die Fragen, wann und wer sich je 
in die Scheiße geritten hat, sondern immer nur auf die Fragen, „wie“ 
oder „warum“. Das Wort „Geschichte“ ist auch nicht etwa „zwei-
deutig“ oder „mehrdeutig“, sondern eben zugleich mit den verschie-
densten Fehldeutungen belastet worden, welche die richtige und ein-
zige Bedeutung verfehlen. 

Glaube bloß nicht, es sei ein adamischer Glaube vom gewöhnli-
chen Glauben zu unterscheiden, denn wer angeblich „glaubt“, dass 
es im Laufe des Tages noch stärkeren Regen geben wird, der glaubt 
nicht wirklich oder wörtlich, sondern redet nur ein ganz selten dum-
mes Zeug daher, wennauch kein noch recht viel dümmeres als die 
heute  amtierenden „Geschichtslehrer“  und „Historiker“.  Mit  dem 
Aufkommen der akademisch organisierten Klugscheißerei gegen lu-
krative  Studiengebühr  ist  das  in  „Rechtsprechung  und  richtigem 
Sprechen„  unterrichtende  (Geschichten-)  Erzählen“  ganz  und  gar 
verlernt worden. >G’lauben< heißt >geloben<, und nicht etwa „den 
Verdacht haben“ oder „vermuten“. Es geht hier also um ein Abfallen 
oder Abweichen vom Geloben – ein Abfallen vom Rechtsprechun-
terricht und Rechtsprechvermögen – und zwar als eine immerfort 
akute und stets zeitgenössiche Gefahr. Da das Verb >geloben< dem 
anderen Verb >wetten< vollends synonym ist, und der nichts als nur 
mundartlich bedingte Unterschied zwischen >wetten< und >wissen< 
kaum größer ist als der, zwischen >Mette< und >Messe<, zwischen 
>Messe< und >Masse< oder zwischen >Water< und >Wasser<, also 
ist auch der berühmte Satz des allseits so hochgeschätzten Philoso-
phen Immanuel Kant: “Glauben heißt nicht wissen“, nur als das vor-
läufige und ebenso voreilige Resultat eines habilitierten Legastheni-
kers  einzustufen.  Glauben  heißt  sehr  wohl  wissen  –  nämlich 
„weissagen“ – aber weissagen heißt bloß „wetten“, und „das Wis-
sen“ ist bloß „die Wette“ alias „Gelöbnis“ (≈ „Glaube“). Des Men-
schen Verlogenheit, die sich nun in solchen und anderen Aussagen 
zeigt, ist  seine eigentliche Sünde und Verlegenheit –  seine Verle-
genheit um die richtigen Worte der Umschreibung, Deutung oder  
Antwort auf jedwedes in Fragestellung gebrachte Wort – und diese 
kann ihn zu jeder Zeit wiedertreffen, beziehungsweise für sehr lange 
Zeit in Beschlag nehmen. Um zu erkennen, was wahr ist, muß man 
auch erkennen, was falsch ist, und um etwas zu „er-kennen“, muß 



man es auch „be-kennen“, also  sagen,  sehen, sein  oder signieren. 
Man muß also geloben und leugnen, darf aber nicht ein und dieselbe 
Sache geloben und leugnen zugleich, denn auch eine Sache oder ein 
Sachverhalt kann nicht zugleich sein und nicht-sein. Das eine ver-
drängt das andere – vor allem das ist „empirisch belegt“, nachge-
wiesen und jedermann ganz offensichtlich – aber um das zu begrei-
fen,  muß  man  auch  das  Unmögliche,  also  dessen  Gegenteil  in 
Erwägung gezogen, angedacht und begriffen haben, und erscheinen 
tut es dann nur dergestalt, als es niemals und nirgendwo erscheint 
oder „ex-sistiert“. Das Unmögliche taucht niemals und nirgends auf 
– es existiert nicht. Das ist dann ein Sein und ein Nicht-sein – eine 
Existenz und Inexistenz.  Der Atem jedoch existiert so sicher wie 
Eva oder das Amen in der  Kirche – da fragt sich also höchstens 
noch, was das Nomen „Eva“ bezeichnet, und erst wenn man sol-
cherlei Fragen zu beantworten und die Antworten zu beweisen weiß, 
so weiß man was, und gelobt es endlich.

  
In Bedrängnis, Angst und Unrecht gerät der Mensch immer nur 

dann und dort, wenn oder wo er lügt oder gelogen hat. Des Primaten 
>Sünde< ist selbstverständlich nicht in seiner Lust am geschlechtli-
chen Verkehr oder „Vollkontakt“ zu sehen  − auch nicht  in  seiner 
Hingebung an diese, sondern allein in seiner falschen Auslegung des 
Wortes >Ehe<, also in seiner falschen Auffassung vom Wesen desje-
nigen  Vermögens,  welches  die  Geschlechter  sowohl  „trennt“  als 
auch aneinander bindet. „Trennen“ sage ich hier nun allerdings bloß 
zuliebe einer besseren Unterscheidung des >Bindens< vom >Tren-
nen<, denn eine Trennung im Sinne von >Scheidung< ist es wahr-
lich nur da, wo das ganze Menneken „verschiede“. Die leidenschaft-
lichen Bande zwischen Mann und Frau hingegen, also zwischen den 
Mannen (↔ Männin!), nährt sich letztlich nur aus dem (in der Re-
gel) wesentlich stärkeren Bund zwischen dem Leib und dem Mah-
nen ein und desselben Menschen. Das sind die beiden eigentlichen 
„Geschlechter“. Die Liebe zum eigenen Leib und Leben – die Liebe 
zu Brot und Wein (oder „Wein, Weib und Gesang“) – ist  Quelle, 
Herz und Vorraussetzung für  die  Liebe zum Leib und Leben des 
„Anderen“, worin auch die stets momentane Möglichkeit zur soge-
nannten >zweiten Geburt< angelegt ist − die bessere Einsicht in den 
Umstand, wonach aller Geist nur einen einzigen Leib hat, und auch 
dementsprechend wenig Feinde, Hindernisse oder Gegner. Gerade 
wenn man sich nicht voll und ganz hingibt – seelisch oder gedank-
lich genauso wie leiblich oder sachlich – begibt man sich auf einen 
ganz falschen Wege und zieht  die  „Strafe“,  beziehungsweise  den 
Schmerz nur so auf sich. Der „Ehebruch“ im verkehrten Sinne des 



Wortes – der „Seitenprung“ oder eine gewisse „Promiskuitivität“ – 
ist dann schon vorprogammiert und wird sich geradezu erzwingen. 
Wer einmal mit dem Wort brach, der ist ein für allemal gebrochen 
und bricht es immer wieder.

 Wer dem heiligen Geist lästert, lästert genau derjenigen Größe, 
über welche ihm gewahr werden könnte, dass ihm verziehen ist, also 
kann ihm diese „Verzeihung“ (eigentl.: „der Verzicht“) oder die Gna-
de selbst dann nicht zu teil werden, falls ihm die Zuteilung dersel-
ben signalisiert wird, denn er lästerte ja schon dem Signal und der 
Signalisierung  an  sich.  Zuneigung  wie  „Verzeihung“  oder  Gnade 
können jemandem nur gestikuliert werden – der  Betroffene sucht 
nach Gesten, Zeichen und Beweisen dafür, dass man ihm tatsächlich 
nicht mehr böse ist, nachstellt oder Übles will –  doch wenn er ein 
Übler ist, verstockt, irregeführt oder dämlich, dann kann er auch die 
Gesten nicht mehr für-wahr-nehmen oder für das, was sie in Wahr-
heit sind. Die Gnade kann solchem nicht zuteil werden – sie kann 
nicht mehr Teil oder Inhalt seiner Wahrnehmung werden.

Die geforderte Einigkeit im Geist und im Fleisch zugleich setzt 
natürlich vorraus,  dass jedes davon nur in einfacher Ausfertigung 
vorhanden  ist  und  von  einer  versehentlichen  Teilung  verschont 
bleibt.  Mit  dem „Anderen“ oder „Nächsten“ ist  nicht  ein anderer 
Affe gemeint, sondern ebender mitsamt aller sonstigen Affen, denn 
ebendie sind der Leib – also eines Geistes allernächster Part. Nur in-
sofern, als sich der Geist vom Leib zu scheiden versucht oder zu 
scheiden droht,  ist  dem Nächsten eine Pluralität  im Geiste unter-
stellt, wonach der Verdacht aufkommen kann, es gäbe viele „Selbs-
te“ und man müsse sich zunächst  „leiblich“ vereinen,  bevor man 
wieder ein und derselben Meinung ist. Anders gesagt: Nur wer nicht 
ganz knusper ist, ist nicht ganz knusper. Im Fleisch ist man schon al-
lerlängstens eins – nur glauben will man‘s nicht, und allein dieser 
Unglaube zeugt von einer Spaltung zwischen Herz und Nächstem, 
also zwischen „einem Selbst“ und  „den Anderen“. Es gibt keine An-
deren – es gibt nur eine Scheidung und eine Unterscheidung, und al-
lein das ist sich „anders“. Leben ist anders als „Tot-sein“.

Der mitunter durchgreifende Verdacht, das Weib schaue grund-
sätzlich immer zu sehr nach dem Geld und nach den Boni oder Sta-
tussymbolen kultureller  Einrichtung (Luxus),  wonach dann in Sa-
chen Liebe und Partnerschaft alle Aufrichtigkeit zu kurz käme, ent-
puppt  sich  zuletzt  immer  als  das  Ergebnis  einer  Projektion* auf 
Seiten des vorrangig männlichen Intellekts. Eigentlich und vorran-
gig giert der Mann und Mahne nach Fleisch und Fleiß  – nicht etwa 
der Leib –  und im selben Maße, wie diese Gier alles faßbare Maß 



überschreitet, sucht er sie allein dem Weibe unterzuschieben, damit 
sich das, was er nicht unter Kontrolle bringt, am anderen Geschlecht 
„manifestiere“, also an jenem, womit er sich für gewöhnlich nicht zu 
identifizieren gedenkt. Die Gier läßt sich allerdings nur ungerne auf-
teilen, und so wird sie dem Weibe gleich ganz insgesamt unterge-
schoben, sobald das Maß voll oder überschritten ist. Die rein emo-
tionale Seite diesen Umstandes eskaliert mancherorten in dem nahe-
zu  unbegreiflichen Phänomen,  da ein sogenanntes „Moneygirl“ – 
auch „Moneyqueen“ und ehemals „Vamp“ oder „Diva“ genannt – 
ihre in nahezu jeglicher Hinsicht hörigen, männlichen „Sklaven“ fin-
det, und zwar absolut „freiwillige“ Sklaven, deren Lust vor allem 
darin besteht, von der „Grazie“ erniedrigt, ganz offensichtlich und 
geradezu  „demonstrativ“  ausgebeutet,  gebraucht,  mißbraucht  und 
sogar unumkehrbar verbraucht und ruiniert zu werden. Je offensicht-
licher oder „demonstrativer“ dies geschieht, desto größer ist diesen 
Falles des Hörigen Antrieb (= Trieb), Fleiß und Lust. Der bekennen-
de „Moneyslave“ vermag sich schon allein an der Vorstellung aufzu-
geilen, einmal all  sein Talent und Vermögen ausschließlich dieser 
einen auserkorenen aber ansonsten ganz unerreichbaren „Schönheit“ 
zu opfern, wobei aber kaum noch zu unterscheiden ist, ob er nun 
mehr von der bloßen Vorstellung, von der praktischen Umsetzung 
oder von seinem hübschen Moneygirl besessen ist, denn Besitz und 
„besessen“ ist er dann zwar im wahrsten und zweifachen Sinne des 
Wortes , doch angesichts der in diesem (Rotlicht-) Millieu üblichen 
Vorstellung davon, wie sich der Mißbrauch solcher Personen zu ge-
stalten hat („face-sitting“ und „dog-riding“ / der Mann als lebendes 
„Sitzmöbel“ oder sein Gesicht  als  „Sitzkissen“ auf dem das Weib 
sitzt während es fernsieht, Klavier oder die telefonische Konversati-
on übt … also eigentlich ganz anderweitig beschäftigt ist!),  kann 
man nur zu dem Schluß kommen, dass der Sklave allem voran von 
der Absicht besessen ist, etwas zu demonstrieren und mit der De-
monstration etwas klarzustellen. Die Diva muß natürlich unbedingt 
„Diva“ sein – also demonstrativ selbstsicher, demonstrativ arrogant 
und demonstrativ rüchsichtslos mit starken Tendenzen zur sadisti-
schen Praxis des freimütigen Austeilens von Ohrfeigen, Fußtritten 
und Stock~ oder Peitschenhieben. 

  Im Ausmaß dieser Demonstrativität findet sich dann auch der 
einzige Unterschied zwischen dem sogenannten Sklaven, der sich in 
der extrem exponierten Rolle einer „full-service-toilett of her majes-
ty“ noch mit am besten aufgehoben fühlt, und dem prinzipiell nicht 
anders tickenden „Normalo“, der seine tatsächliche Rolle am liebs-
ten gar nicht wahrhaben will und sie deshalb auch gar nicht erkennt 
oder wahrnimmt. Prinzipiell erfüllen wird diese Rolle jedoch auch 



der  unscheinbare  Normalo  und Familienvater,  denn niemand  lebt 
nur „um seiner Selbst willen“ –  das heißt, um seiner Selbst willen 
schon – aber diesem „Selbst“ entspricht halt keineswegs der exem-
plarische Leib einer  derart  exemplarischen Person wie es  der  ein 
oder andere Mann oder die ein oder andere Frau ist. Auch der brave 
Familienvater steckt so gut wie alles von alledem, was er auch nur 
irgendwie heranschaffen und investieren kann, in seine Kinder und 
deren Mutter – aller Rest fällt in Form von Obili, Steuern und Sozi-
alabgaben an die Staatengemeinschaft oder an eine mehr oder min-
der ausgeprägte Trink~ und Spielsucht. Damit ihm die Frau nicht 
wieder wegrennt und die Kinder verderben, reißt er sich regelrecht 
den Arsch auf und macht vor aller Welt und bald jeder Haustür den 
Diener ,  Arschkriecher oder  Stiefellecker. Lediglich zum „Scheiße-
fressen“ im vermeintlich „wahrsten Sinne des Wortes“ ist er dann 
nicht auch noch bereit, denn mit dem würde ihm dann doch nur all-
zu deutlich und bewußt,  was er allein dem Prinzip nach (also doch 
im wahrsten Sinne des Wortes!) ohnehin schon tut, nämlich Essen-
zen essen, also Auszüge, die allein dem Gros der Materie alias Ma-
ter entnommen sind: „Auszüge“, also Abgeschiedenes. Auch 600 kg 
„Hornochse“ setzen sich zu 97% aus „Heu“ und Wasser zusammen 
– der Rest ist Sauerstoff aus der Atemluft. Über 85% all dessen, was 
der Ochse aufnimmt wird gleich im Anschluß wieder ausgeschieden, 
wird wieder zu Heu und dient dem nächsten Ochsen zur Nahrung. 
Mit dem Tod und der Verwesung des Ochsen kommen selbst  das 
Wasser und der Sauerstoff wieder los, und diese ganze „Losung“ ist 
es eben, die da auch „Essen“ oder „Scheiße“ heißt.  An der Kleinheit 
und Minderheit des exemplarischen (eigenen) Leibes hat der Mahne 
also so gut wie überhaupt kein echtes Interesse, und zwar unbewußt 
noch viel weniger als bewußt. Hierin unterscheidet sich  der über-
zeugte „Kotfresser“ nicht vom biederen Papa. Wirklich am Herzen 
liegt ihm das Wohl des Gesamten, Ganzen und Einzigen –  das Sys-
tem –   und  insofern  als  diesen  Umstand auch  der  „Moneyslave“ 
nicht vollends reflektiert, tauscht er die Grazie des Ganzen gegen 
die Grazie einer vereinzelten, aus der Masse herausgehobenen Diva 
ein, die in vielen Fällen und bei weitem auch nicht nur annähernd so 
graziös ist, wie da beschworen. Was er da anbetet oder vergöttert, ist 
aber dennoch nicht einfach nur ein ganz frei erfundenes Abstraktum, 
sondern die mehr oder minder mißratene Personifikation seines ei-
genen Triebes, also die Grazie und Majestät „an und für sich“ – die 
Majestät und Grazie der Libido. Nichts hat soviel Kraft und Macht 
wie die Allmacht selbst – Gott ist Liebe, und Liebe ist Libido – aber 
deren  „Inkarnation“  in  Gestalt  eines  drall-herben  und  peitsche-
schwingenden Weibstückes ist ebenfalls nichts anderes als  das Re-



sultat soeben erwähnter „Projektion“. Dass er dem Trieb oder An-
trieb ausgeliefert ist, kann der Mensch fühlen und in diesem Sinne 
auch begreifen und zugeben, aber erst wenn er bezüglich ihres un-
umstrittenen Wertes in ernsthafte Zweifel geraten ist – etwa deshalb, 
weil zu viele kluge Meinungen dagegen halten – drängt es ihn zu 
dieser  alles  vernünftige  Maß  übersteigenden  Demonstrativität.  In 
diesem  Schritt  ist  sozusagen  eine  ganz  offen  ausgesprochene 
Kriegserklärung zu sehen, welche eine beletrischtisch und naturwis-
senschaftlich gepredigte Pseudomoral in ihre Schranken zu weisen 
versucht. Gerade am Ettikett „Perversion“ macht der Angreifer fest, 
was  er  als  die  allerwirksamste  Waffe  zu  verwenden  hat.  Gerade 
wenn und weil (= „dieweil“) der dekadente Intellekt wie ein Abtrün-
niger  dagegenspricht,  wünscht  sich  der  betroffene  Mahne  gerade 
vom moralisch unterdrückten Weibe demonstrativ rücksichtslos un-
terworfen  und  vollgepisst  zu  werden  und  seiner  vermeintlichen 
„Grazie“  sämtlichen  (ekelerregenden)  Körperausscheidungen  zu 
schlucken(!). Ähnlich dem Rülpsen und Furzen sind es genau dieje-
nigen „Dinge“, welche gesellschaftlich geächtet sind – Scheiße wird 
nichts wie nur ganz unverzüglich beseitigt, und zwar so dermaßen 
unverzüglich, dass es schon geradezu einer Leugnung ihres Daseins 
gleichkommt. Aus der Sicht des Submissiven (im Szenejargon kurz: 
„Sub“ gegenüber „Dom“) müssen die Essenzen dann nur ganz fol-
gerichtig auch Spucke, Kotze und Rotz umfassen, denn die rational 
getragene Widerrede von Seiten des Empfängers hat in diesem Sze-
nario ganz allgemein und in jeglicher Hinsicht zur Sendepause ge-
funden, also kann das Exkrement gerade ebenso wenig ein ausge-
suchtes sein, wie auch der Zeitpunkt oder die Menge der Verabrei-
chung  keine  ausgesuchten  mehr  sein  sollen.  Der  Vernunft  ist 
jegliches  Vetorecht  entzogen.  Das  bestimmende  Moment  soll  im 
vollen  Umfange  allein  der  Angebeteten,  respektive  der  Anbetung 
zufallen,  und  dem  gegenübergestellt  sucht  sich  der  vermeintlich 
„freiwillig“ Unterworfene als das vollkommen „willenlose“ Objekt 
(„furniture“ od. „Möbel“) seiner Herrin zu erfahren. Alles, was aus 
irgendeinem „vernünftigen“,  beletristisch oder  scholastisch propa-
giertem Grunde gegen diesen oder jenen Extrakt, gegen diesen oder 
jenen Zeitpunkt oder zeitlichen Umfang oder gegen diese oder jene 
Maßnahme sprechen könnte, soll überboten und zunichte gemacht 
sein, damit endlich wieder voll und ganz klargestellt ist, wer oder 
was das allesbeherrschende Element ist. Schließlich geht ja auch im 
Kopfe des Vernünftigen nichts mehr vorwärts ohne Antrieb, Druck 
oder Libido,  und somit  fallen ihnen in  der  Tat  alle  „herrschaftli-
chen“ Rechte und Gewalten zu, sodaß die moralische Verirrung des 
„Patienten“ noch allenfalls in deren Adressierung zu suchen ist – in 



der Art und Weise wie er identifiziert und personifiziert, und zwar 
sich selbst und die Triebgewalt.  

Wie ich gleich noch zeigen möchte, und wie es noch wesentlich 
detailierter und umfangreicher auch Walter Schubart (in „Religion 
und Eros“) aufgezeigt hat, taucht der sadomasochistische Verriß ei-
ner Libido nicht erstmalig mit dem „verrückten Österreicher“ auf, 
nach dem er einesteils benannt ist. 

Marquis  de  Sade  (↔ „Sadismus“)  war  der  Autor  zahlreicher 
schmerz~ und gewaltverherrlichender „Sexromane“ – ein Franzose, 
den man wegen seiner Puplikationen und einiger sexuell motivierter 
Auschreitungen mehrfach zur Anzeige gebracht, verklagt und in den 
Kerker  geworfen  hat.  Der  gebürtige  „Galizier“  (seinerzeit  öster-
reich.-ungar. Monarchie) Leopold Ritter von Sacher-Masoch hinge-
gen, war ein an sich völlig unbescholtener Mann, der vielmehr nur 
schmerzbelastete Liebesromane und Novellen schrieb und unterdes-
sen recht verworrene Überlegungen zur Erklärung diverser Spielar-
ten  zwischenmenschlicher  (Liebes-)  Beziehungen  anstellte.  Unter 
anderem schildern  diese  auch  den  zunächst  geheimen  dann  aber 
auch offen ausgesprochenen Wunsch vieler männlicher Verehrer, in 
eines herrschaftlichen Weibes vertraglich geregelte Leibeigenschaft, 
also in dessen Besitz und Eigentum überzugehen. Die sogenannte 
„Besessenheit“ spiegelt sich darin in einem ganz tätlichen Sinne des 
Wortes wieder. Eben dieser Verwirklichung einer Phantasie konnte 
sich dann bald auch Leopold selbst nicht mehr enthalten, und ward 
erstmalig von ihm in die Tat umgesetz, juristisch geregelt und veröf-
fentlicht worden. Er schließt mit Fanny von Pistor einen erst mal nur 
sechs  Monate  andauernden  Unterwerfungsvertrag,  worin  sie  ihn 
(auf sein flehen hin) dazu verpflichtet, die vermeintliche „Venus im 
Pelz“ als höriger Sklave und in jeglicher hinsicht untergebener Kof-
ferträger nach Italien zu begleiten – selbst auf die Gefahr hin, dass 
sie  seiner  extremen  Anhänglichkeit  schnell  überdrüssig  werden 
könnte und sich dann mehr oder minder leidenschaftlich und nöti-
genfalls auch vor seinen Augen an andere Verehrer verschwenden 
könnte. Bereits wenige Jahre zuvor unterhielt er in der Rolle des un-
tergebenen  Parts  eine  „masochistische“  Beziehung  zu  Anna  von 
Kottwitz und zuletzt mit seiner Frau Aurora Rümelin.  

Ein mutiger Mann, darf man sagen, denn als Sohn des lember-
ger Hofrates und Polizeipräsidenten, als Geschichtsprofessor und als 
gefeierter Schriftsteller stand er da schon längstens im grellen Licht 
der österreichischen Prominenz und Öffentlichkeit. Halb Mitteleuro-
pa musste umgehend Wind davon bekommen –  es stand ein Ruf auf 
dem Spiel,  den  man nie  wieder  loswird,  und  ebenden wußte  der 
nicht weniger berühmte Nervenarzt Richard Frhr. von Krafft-Ebing 



noch zu dessen Lebzeiten an‘s schwarze Brett zu nageln. Leopolds 
Nachnahme gilt seit dem als „Terminus technikus“ zur Bezeichnung 
libidös-affektierter geistiger Verenktheit. Sacher-masoch reagiert auf 
diesen Mißbrauch seines Namen allerhöchst energisch, entrüstet und 
dann mit öffentlichem Protest. Es half nichts! 

Seine Passion, seine Motive und Intention waren breits mannig-
fach kundgetan und in zahlreichen Briefen, Novellen und Romanen 
belegt, beziehungsweise nur allerleichtest zu rekonstruieren. Auch 
Freiherr  von  Krafft-Ebbing  argumentiert  dementsprechend  wider 
den Protest. Wer Leopolds Werkszeugnisse ließt – allem voran „Ve-
nus im Pelz“ oder „Die geschiedene Frau“ erfährt ganz unweigerli-
che Schwindelanfälle, feuchte Hände oder Symptome eines irgend-
wie seltsam gearteten Kulturschocks. Je nach dem wie der Leser ge-
strickt ist, ist „Moralschock“ das vielleicht bessere Wort an selbiger 
Stelle – aber in jedem Falle rühren seine darin offenbarten Gedan-
ken an ganz gefährlichem Orte, und die darin eingeklemmten, mit-
unter recht herz~ und schmerzhaften Widersprüche waren ihm selbst 
nicht  immer  ganz  bewußt,  und  wo doch,  da  bisweilen  auch  ihm 
selbst  unannehmbar  unangenehm.  Man gewinnt  unter  Umständen 
den Eindruck, er versuchte da ein ganz und garnicht einschätzbares, 
lediglich  tiefschlafendes  männer~, frauen~ und  kinderseelen  ver-
nichtendes Monstrum oder Schreckgespenst wachzukitzeln – eben 
allein dem besonderen Nervenkitzel zuliebe oder um eines leibhafti-
gen Todes vermeintliche „Morbidität“ in Person herauszufordern. Er 
gesteht seine Vorliebe für „dämonische“ Frauen, und stets sind seine 
Gespielinnen von der Qualität solcher Dämonität erst noch gehörig 
zu überzeugen, denn selbst den arrogantesten und selbstgefälligsten 
Damen ist nicht immer gleich ganz klar (oder geheuer) wonach er so 
unumwunden sucht. Was meint er damit letztlich?

Von einer Vorliebe für fäkal belastete Toilettendienste am Ob-
jekt seiner Begierde wird allerdings nichts bekannt. Es hat somit zu-
mindest vorerst den Anschein, als ob der typische „(Sado-) Maso-
chismus“  kaum mit  dem Wunsch  zu  tun  hat,  einem anderen  als 
Spucknapf oder Toilette zu dienen. Das berechtigt aber noch zu kei-
nem voreiligen  Schluß  in  die  entgegengesezte  Richtung.  Andere 
Verehrer wollen‘s anders haben – nämlich denkbar schmutzig und 
denkbar erniedrigend – aber allen ist gemeinsam, dass sie vom „24-
Stunden-Service, nahe am Nächsten“ phantasieren, wie sich ein sol-
cher vor allem dadurch auszeichnet, dass er dem Betrachter mit ei-
nem exemplarischen Zielobjekt gegenübertritt, dem der Betrachter 
selbst zum ganz „konsequent“ fixierten Ziel wird. Der Anbetende 
hängt  seiner  Angebeteten  förmlich  und im zweifachen  Sinne  des 
Wortes „an den Lippen“, und ein schon längstens im Umlauf befind-



liches Bild (eigentl. Video) welches diesen Umstand recht beeindru-
ckend  darstellt,  zeigt  eine  junge  Frau,  die  sich  vermittels  einer 
schnurigen, nicht abreißenwollenden Wichs~, Schleim~ oder  Rotz-
fahne in den gierig entgegengehaltenen Schlund des am Boden lie-
genden Mannes ergießt.  Selbst  die  anderen Ortes übliche Pinkel-
schnur (der Strahl) verlöre sofort ihren Sinn, wenn sich die Position 
des empfangenden Mundes nicht vom wechselhaften Verlauf ihres 
Verlaufes  dirigieren  ließe.  In  mittelalterlichen  Darstellungen  zum 
geradezu selben Thema tauchen solche „Schnüre“ nur in Gestalt von 
„Zügeln“ eines vom Weibe gerittenen Mannes im Zaumgeschirr auf 
– auch hier ist eine dirigierende „Liaison“ zwischen den Geschlech-
tern  verbildlicht,  beziehungsweise  inkarniert  wiedergegeben.  Es 
muß nicht ganz unbedingt Materie der Matrone sein – es darf auch 
Riemenleder  oder  das  Sperma eines  anderen  Mannes  sein,  wenn 
sich nur wenigstens die Matrone am anderen Ende der Leitung be-
findet, und das Sperma aus ihrem Munde kommt. Es geht also gar 
nicht wirklich um die Beschaffenheit oder Herkunft des Materials, 
sondern um die Duldung sowohl diesen als auch jenen Materials – 
es geht um die ganz uneingeschränkte „Gleichberechtigung“ jegli-
cher Materie, also der Materie an sich. Gespiegelt an einem misteri-
ösen Brennpunkt spiegelt sie eines Mahnen „zweites Gesicht“ wider 
– das andere Geschlecht ein und desselben Menschen.

In den sadomasochistischen  Zirkeln des angebrochenen Inter-
netzeitalters  spricht  man  unter  Anderem  vom  „24/7 Machtaus-
tausch“  (sieben  Tage  a  24h),  also  von  dem  ausgesprochenen 
Wunsch, mehrere Tage und vor allem „rund um die Uhr“ unterwor-
fen und „an die Leine gelegt“ zu sein. Eine über das globale Daten-
verkehrsnetz vielfach angebotene „Geldversklavung“ (Moneyslave-
ry)  zeigt  und  erklärt  darüberhinaus,  wie  man  nun  auch  über  die 
„Strippe“  (Fernmeldeleitung)  an  die  Leine  einer  bereitwilligen 
„Hundeführerin“  genommen  werden  kann.  Natursekt  und  Dick-
darmschappi,  drei  Tage lang getragene Damenunterwäsche (allem 
voran Unterhosen oder „Slips“ gegen Bargeld), exquisiter Zungen-
dienst am schönen Fuß der Queen oder die ersehnte Herausgabe ih-
rer  blutigen Binden oder Tampons werden zwar auch da noch in 
Aussicht  gestellt,  aber die  solchermaßen angeleierte  Zahlungsver-
pflichtung gegenüber Fräulein „Schön und Anonym“ trifft die Passi-
on des Masochisten so punktgenau mitten ins Herz, dass der somati-
sche Schweinkram zur Nebenssache generiert und in gewissen Fäl-
len selbst dann noch verlockt, wenn diese „Köstlichkeiten“ bereits 
mit der Anzeigenformulierung und somit schon von vorneherein un-
terschlagen oder verweigert bleiben. Manche Money-queens gewäh-



ren ihren Sklaven kaum mehr als zwei oder drei „Bodydates“ pro 
Quartal, wobei sich das sogenannte „Zahlschwein“, welches zusam-
men mit etlichen anderen Zahlschweinen den luxoriösen Lebensstil 
eines verwöhnten Prinzesschens finanziert, davon überzeugen darf, 
dass die vermeintliche Diva nicht nur ein virtueller Fake aus dem 
Cyperspace ist. Wiederum geht es um Beweis und Demonstration. 
Wenn er Glück hat, bekommt er da eine lang nachglühende Ohrfei-
ge und einen getragenen Strumpf mit auf seinen langen Nachhause-
weg – wenn er Pech hat, auch gleich noch ein dreitägiges Onanier-
verbot, denn mit diesem läge es doch wieder nur an ihm, dem Ver-
sprechen  (Gebot  /  Verbot)  alle  Macht  und  Verbindlichkeit 
zuzutrauen und seinen „Ort (od.) Hort der Macht“ auf ein Abstrak-
tum zu verlegen. In dieser speziellen Variante eines realisierten Un-
terwerfungsvertrages,  ist  es  tatsächlich  üblich,  „das“  oder  „den“ 
Moment  der  Ejakulation  an  die  vermeintliche  Befehlsgewalt  der 
Herrin zu koppeln, also zu versuchen, das Moment mit einer Herr-
schaftlichkeit zu identifizieren. Via Internetanschluß („online“) be-
kommt der submissive Mann Anweisungen von der Queen, wie er 
die erhaltenen Devotionalien zu handhaben hat und wann oder mit 
Erfüllung welcher Aktion er „abzuspritzen“ hat. Das ganze funktio-
niert allerdings auch ganz ohne solche Devotionalien, denn die ei-
gentliche Devotionalie ist der Befehl selbst, respektive dessen Be-
fehlsgewalt, also die Gewalt an und für sich, und das kann sogar so 
weit  führen,  dass  die  Queen  dem  Sklaven  lediglich  die  eigene 
Scheiße zu fressen aufträgt. Es geht hierbei, wie schon gesagt nicht 
wirklich um die Fäkalien an sich, sondern um die Überwindung des 
ansonsten Unüberwindbaren.  Ganz genauso funktioniert  das Ona-
nierverbot: Der vermeintliche Sklave geilt sich schon an der „Tatsa-
che“ auf, nicht zu onanieren, solange er das auch nicht darf . Anders 
interpretiert: Er geilt sich an der „Vorstellung“ auf, genau so lange 
nicht abspritzen zu „können“, wie er das auch nicht „darf“oder nicht 
„soll“, und umgekehrt, genau (nur) dann abzuspritzen, wenn er den 
Befehl dazu erhält, soll oder muß. Lust gewinnt er also allein an der 
Vorstellung, dass der solchermaßen extrapolierte Befehl oder Wille 
allem sonstigen Drang gehörig Kontra zu bieten vermag, und eben 
diesem Drang oder Trieb stehen auch die „Abneigung“ und der Ekel 
gegenüber. Es kommt indes zu einer inszenierten Kompensation, in 
welcher sich auch die Darstellung einer gewissen „Widerspenstig-
keit“ erkennen läßt. Einer befiehlt und ein Anderer gehorcht – so ist 
die Abmachung zwischen „Sub“ und „Dom“, „Button“ und „Top“ 
oder zwischen Geldherrin und Zahlschwein. 

 An diesen und ähnlichen „Vereinbarungen“ verrät sich die gan-
ze Funktionalität und Natur des aller Wissenschaft noch immer so 



rätselhaften „Sadomasochismus“. Die leibliche Schönheit der Queen 
repräsentiert nur das geschaute Wesen solchen Gehorsams. Die Prü-
gel (Flagellation), die Fesseln (Bondage;↔ „Faszination“) und di-
verse „Fetische“ (↔ Faktum / Fiktion v. lat.:„facere“) oder Devotio-
nalien (Urin, Spucke, Socken, Schuhe oder Menstruationsblut etc.), 
aber  eben  auch  die  in  diesem Zusammenhang so  viel  diskutierte 
„Lust am Schmerz“ – eigentlich der Schmerz selbst – stellen in die-
ser  Inszenierung  nur  Hilfsmittel  zur  Darstellung  dessen  dar,  was 
nicht darzustellen ist. Der Blödsinn, wonach am Schmerz „Lust“ zu 
finden sei oder gar „Die Lust an der Unlust“, kommt ja schon we-
gen solchen Wortes innerer Widersprüchlichkeit überhaupt gar nicht 
in Frage. Dass dieser Schwachsinn noch gar nicht richtig reflektiert 
worden ist, ergibt sich schon aus dem Widerspruch, demzufolge der 
Masochist auch dann auf seine Kosten kommen müßte, wenn man 
ihm die Zufügung von Schmerzen verwehrte, denn dann müßte er ja 
wiederum Leiden und ganz dementsprechende „Schmerzen“ erfah-
ren,  was  ihn  aber  demzufolge  nichts  als  nur  „befriedigen“  oder 
„wohltuen“ dürfte. Wenn ihm der Schmerz nun aber nur wohltuen 
würde –  wo ist dann das Leid? Wie blöde muß man sein, um sich 
über solche Fehlformulierungen länger als auch nur zehn Sekunden 
einen schweren Kopf zu machen? Es ist selbstverständlich nicht der 
Schmerz,  welcher wohltut,  denn es heißt vielmehr „Wohltat“ was 
wohltut,  und nur das,  was wehtut,  schmerzt  oder Unlust  bereitet, 
heißt Schmerz. Psychiatrie und „Deppenhaufen“, fällt mir dazu nur 
ein – „Atheisten“.

Gerade weil der Schmerz in jedem Falle und ganz zweifellos ein 
an sich unannehmbarer ist, eignet er sich gerade ebensogut wie Rotz 
im Löffel  oder  wie  der  Straßendreck  am geleckten  Damenschuh 
dazu, die im wahrsten Sinne des Wortes „überwältigende“ Gewalt 
des Befehls zu demonstrieren. Anders wäre auch gar nicht zu erklä-
ren, wie so viele, ganz unterschiedliche „Praktiken“ unter ein und 
denselben Sammelbegriff  fallen konnten – alles  heißt  „SM“ oder 
„Femdom“ – und wenn der Dom nicht feminin, also kein „Fe-male“ 
sondern ein Male ist, dann gerät die ganze schwache Nomenklatur 
und Theorie schon ins straucheln. Man sieht gar nicht, dass sich der 
werte  Herr  Sacher-Masoch  gar  nicht  hat  anscheißen  lassen,  und 
ebenfalls nicht, dass er nur ganz bedingt auf Prügel oder Schmerzen 
aus war. Er war nicht darauf aus, von irgendjemandem geprügelt zu 
werden, sondern „von ihrer Hoheit“ geprügelt zu werden. Das ist 
ein  nicht  ganz  unerheblicher  Unterschied,  denn  von  irgendeinem 
Bauerntrampel wollte er ganz bestimmt nicht geprügelt werden, und 
davon, dass er sich nötigenfalls auch selber geiselte, wurde ebenfalls 



nichts bekannt, also kann man auch in seinem Falle nicht einfach 
behaupten, er wäre in den bloßen Schmerz verliebt.  Er war noch 
nicht mal nur darauf so scharf, der Geliebten die Koffer zu tragen, 
sondern – und das ist die Hauptsache – ihren Wunsch und Befehl 
ganz demonstrativ, also „beweisenderweise“ über alles andere ge-
stellt  zu  haben.  Es  zeigt  nichts  anderes  als  die  Entschlossenheit 
dazu, mit dieser Frau sowohl die guten als auch die schlechten Zei-
ten zu durchleben. Wie aber schon Christus andeutete, beweisen die 
guten oder erträglichen Zeiten gar nichts – wer seine „Entschlossen-
heit“ unter Beweis stellen will, muß sich zumindest ins Gesicht spu-
cken, wenn nicht sogar prügeln, verspotten oder an‘s Kreuz schla-
gen und töten lassen. Die ganzen „Unannehmlichkeiten“ dienen zu 
nichts  sonst,  wie  nur  zur  Demonstration  der  Befehlsgewalt  einer 
„Gehilfin“(!)  und auch nur  deshalb ist  zumindest  der  noch  nicht 
krankhafte  (psychopathische)  Sadomasochismus  ein  ebenso  um-
kehrbares wie harmloses Rollenspiel. Der Masochist kann zum Sa-
disten werden und der Sadist zum Masochisten, denn die Mißhand-
lung des Fleisches – die Mißhandlung eines seiner Nächsten oder 
gar dessen Tötung – ist im Grunde nicht weniger „ekelhaft“, als die 
Speise aus Kot und Eiter. „Der Sadist und Masochist sind ein und  
derselbe Mist“. Rätselhaft ist da allenfalls wie die Geschmäcker und 
Vorlieben für die so unterschiedlichen „Widerwärtigkeiten“ so unter-
schiedlich ausfallen können, denn es gibt ganz offenbar auch solche 
Masochisten, welche die körperliche Züchtigung auf den Tod nicht 
leiden  können,  „seelische  Schmerzen“  bevorzugen  oder  halt  am 
liebsten nur die Überwindung ihres Vorbehaltes oder Ekels demons-
trieren, zu welchen ganz gewiss auch die Hemmung zählt, anderen 
ins Gesicht zu schlagen. Auch der Wunsch, auf Befehl der Gelieb-
ten, sein Leben zu lassen – der Wunsch von dieser „Majestät“ getö-
tet zu werden – ist nicht gleich jedem Masochisten zu eigen, ist aber 
sowohl  kriminalwissenschaftlich  wie  auch  medizinisch  mehrfach 
belegt und zeigt ebenfalls nichts anderes, als nur den Wunsch, den 
ultimativen Beweis dafür zu erbringen, dass alle Lust der Erfüllung 
des „Versprechens“ gehört.  Unter welchen Umständen, „weshalb“ 
und überhaupt „dass“ es auch zu solchen Verirrungen kommen wür-
de, war schon Adam prophezeiht worden:  

  
„Und dein Verlangen soll nach deinem Manne sein,  
aber er soll dein Herr sein.“

Solches sprach der HErr, zur Hälfte eines geteilten Adams und 
zwar dies infolge seines linkischen Versuches, sich aus der „Affäre“ 
zu ziehen, also nicht etwa deshalb, weil das der gehörige „Soll-Zu-



stand“ wäre. Zu einem herrschaftlichen Ungleichgewicht zwischen 
den  Geschlechtern  –  das,  was  ich  hier  die  sadomasochstische 
„Schlagseite“ genannt habe – kommt es nur im Zuge der falschen 
Auslegung des Wortes oder Gebotes alias „Befehl“ und ist nur emp-
fundenermaßen ein solches Ungleichgewicht. Das heißt, es tritt mit 
seinem Verriss auch gleich das entsprechende Schuldgefühl auf, das 
unter Umständen wie ein Mangel in  ganz anderem Kleide daher-
kommen kann und den Betroffenen dann nicht mehr so ohne weite-
res  auf  dessen  eigentliche  Herkunft  oder  Verursachung  schließen 
läßt. Bis ein Ehebrecher (Sünder) mal soweit ist, dass er sich dem 
vermeintlich „anderen Geschlecht“ unterworfen oder gar ausgelie-
fert sieht (od.  fühlt),  hat sich zwar der Kreis wieder geschlossen, 
aber  der  Verursachung  oder  Ausgangslage  steht  man  dann  im 
Rücken und sieht erst mal nur deren Kehrseite. Indem man ihr wei-
terhin aufrückt, spitzt sich die Lage bloß zu und vermag dann auch 
die bizarrsten aller Widersinnigkeiten hervorzurufen. Die falsche In-
terpretation der Schmerzenslust,  der  Mahnung,  die falsche Ausle-
gung des Nomens „Mann“ oder des Nomens „Geschlecht“ – auch: 
„des Nomens Geschlecht“ (seine Sachlichkeit) und die Faszination 
am Empfang ausgelagerter Befehlsgewalt bis hin zur fibrigen Er-
wartung des Gebotes „töte dich“ – sind nur einige davon, obschon 
einige der gravierendsten. Stark vereinfacht sagte der HErr ledig-
lich: „Die ganze halbe Welt  wird kopfstehen, dieweil du mit  dem  
Worte brichst, das du ihr wie mir gegeben, denn allein diesem ge-
denkt (dingt) die Gehilfin .“ 

Der Leser soll nicht glauben, wir hätten hier ein neues Thema 
angefangen. Der kleine dreckige Exkurs reflektiert auf den Vorwurf 
mancher Männer, die Frau schaue zu sehr nach dem Mammon. Ein 
„Moneyslave“ ist aber nicht wirklich Sklave seiner „Moneyqueen“ – 
das ist nur eine Ausrede – sondern beide sind Sklaven des Mam-
mons, womit ich nun allerdings nicht auch behaupten will, dass die 
>Moneten< schon nominal mit dem >Mammon< verwandt sind. Ich 
will sagen, alle beiden „monkeys“ sind dem Leib verhaftet, und alle 
beide leiden an der damit einhergehenden Versklavung. Mit einem 
Wort: Alle beide haben Angst vor dem nahenden Tod – vor dem Ver-
lust ihrer leiblichen oder materiellen Güter – und alle beide haben 
Angst vor den Herren Theos und Thanatos. An der Ungleichberech-
tigung der Frau ist die Frau ganz maßgeblich beteiligt, denn auch sie 
ist darauf aus, Besitzansprüche anzumelden, Besitz anzuhäufen und 
gegen „Räuber“ zu verteidigen, also bewundert sie den Raub genau-
so wie den, der den Raub zu verteidigen weiß und einen Besitzan-
spruch auf das Weib erhebt. Der Räuber kann hierzu schließlich nur 
zweierlei sagen: „Ich will dich haben“ oder: „Ich will dich nicht ha-



ben“. Will er aber „haben“, dann will er auch „besitzen“, und wenn 
er die Frau nicht besitzen wollte – wenn diese nicht auch nur irgend-
ein „Mann“ haben wollte – dann wäre sie so mit die allererste, die 
sich in Tränen auflöste oder vor den Zug würfe. Dass das im ver-
kehrten oder umgedrehten Falle kaum anders ist, tut ja der Theorie 
keinen Abbruch. Weil es eben allen „Mannen“ um den Besitz geht, 
wollen  sie  besitzen  und  besessen  sein,  und  insofern  als  dagegen 
auch nur schwerlich etwas einzuwenden ist, ist ein damit (eventuell) 
verbundenes  Problem  ganz  woanders  zu  suchen  und  zwar  aller-
höchstwahrscheinlich  in  der  Angst  vor  dem  unwiederbringlichen 
Verlust  solchen Besitzes.  Dass die  Frau in  der  Regel schlimmere 
Ängste aussteht als der Mann und sich deshalb auch leichter oder 
häufiger unterwirft, wird wohl daran liegen, dass sich allem voran 
deren Leib zum Inbegriff  des  Schönen und Vergänglichen  aufge-
schwungen hat. Ihr Trumpf ist nun genau derjenige, der am stärksten 
oder  schnellsten  selektiert  wird.  Aus  der  Sicht  der  leidtragenden 
Frau ist das aber nur dann und insofern ein Albtraum, als sie dem 
Manne unterstellt, dass ihn dieser Albtraum nicht ebenso berührte. 
Es ist  ja nicht  so,  dass der  Trumpf oder Triumpf auch ohne den 
Mahnen ein Trumpf ist, sondern vielmehr so, dass er nirgends sonst 
als nur in dessen Augen ein Triumpf ist, und dann mit der Versu-
chung sein Wort zu brechen in Konflikt gerät. Versucht ist er dazu 
aber allein  durch die  Angst  vor dem unwiederbringlichen  Verlust 
diesen Triumpfes, also durch den Zweifel an einem Leben nach dem 
Tod, und eben das ist der Teufel. So schließt sich der Kreis, und gibt 
die Hand der jungen Braut in die Hand des Sensenmannes, welcher 
den Trottel dabei zusehen läßt wie er sie nagelt (↔ „Cockolding“ / 
Hahnrei). Alles Glück und alle Lust besteht allein in der Vorstellung, 
diese Angst überwunden zu haben und in den Himmel zu gelangen. 
So grundsätzlich verschieden von einem Leben in dauernder Wider-
geburt erscheint der Eintritt  in das ewige Leben nur insofern, als 
dem ersteren nicht angemerkt ist, dass man den Glauben daran auch 
immer wieder verlieren kann. Nur innerhalb „diesen einzigen“ Le-
bens, kann dessen Ewigkeit gesehen werden, und auch nur insofern 
sind das zweierlei Glaubensinhalte und zweierlei Lehren. Nicht die 
andauernde Wiedergeburt ist der Himmel, sondern das Wissen dar-
um oder der Glaube daran. Man spricht von einem ewigen Leben 
nach dem Tode – nicht von vielen  Leben – weil natürlich gleich alle 
Tode überwunden sind, sobald man ihn nur einmal überwunden hat. 
Der Christ hat weitergedacht und das Credo  vollendet. Der Vorstel-
lung von einem „einzigen endlichen“ Leben steht nur die Vorstel-
lung von „einem unendlichen“ Leben gegenüber, also ist es nur noch 
ein unendliches, sobald die Vorstellung vom endlichen Leben über-



wunden ist. Eine ewige Wiedergeburt ist es dennoch, aber die Ewig-
keit und das Wissen darum sind es, welche das Leben himmlisch 
machen. 

Die Vorstellung vom endlichen Leben ohne Reinkarnation oder 
Wiederauferstehung ist außerdem unlogisch, weil sie zugleich Kau-
salität und Akausalität voraussetzt. Mit dem Ende des (eigenen) Le-
bens  oder  Bewußtseis  müßte  zugleich  seine  Verursachung  ver-
schwinden, da es ja sonst erneut verursacht und fortgesetzt werden 
würde. Wollte ich das leugnen, dann müßte ich schon auch so kausal 
und konsequent sein, diese Kausalität ganz generell zu leugnen, je-
doch erübrigte sich damit auch jedwede Möglichkeit zur Begrün-
dung  oder  Rechtfertigung  einer  Stellungnahme,  also  wird  immer 
dort ebenso „inkonsequent“ wie widersprüchlich oder „unlogisch“ 
argumentiert, wo man überhaupt noch argumentiert, aber nicht an 
das ewige Leben glaubt. „Einmal ist keinmal“ – wenn ich nicht ewig 
leben dürfte, dann dürfte ich schon jetzt nicht leben, und wenn das 
Leben ein akausales wäre, dann erübrigte sich auch schon jedes Ar-
gument und jegliche Argumentation, denn Argumenation, Rechtfer-
tigung oder Begründung – ob nun für oder wider die Wiederaufer-
stehung – sind Resultate eines kausal  gestalteten Lebens und La-
berns.  Somit  bleibt  nur  ein  einziges  Argument,  welches  dafür 
spricht,  gegenüber  keinem  einzigen  Argument,  welches  dagegen 
spricht. Welche Annahme ist nun die „naivere“? 

 Der  Sadomasochismus ist  nicht  eher  durchschaut,  als  bis  er 
auch in dem unauffälligen Gehabe jedweder Begründung und Fami-
liengründung geschaut ist. Seine Manieren treten immer nur da so 
überzogen in Erscheinung, wo die Gefahr bestand, sie voll und ganz 
zu verlieren, also dort oder dann, da sie ganz ernsthaft in Frage ge-
stellt worden sind, denn eines Menschen Angst und die damit ein-
hergehende „Frustration“ nehmen dann nur noch zu.  Hinter  dem 
allseits  bekannten  Reiz,  gerade  das  Verbotene  zu  tun,  steckt  gar 
nichts anderes. In einem „signifikant sadomasochistischem“ Geba-
ren ist dieser Reiz lediglich „signifikant“ überzogen – auch der Sa-
dist oder Masochist sucht nur einige „Unartigkeiten“ an den Pranger 
zu  stellen.  In  der  Angst,  die  vielen falschen  Gebote könnten  das 
wahre und wesentliche überbieten, tritt er ganz demonstrativ für das 
wesentliche ein. Dass es dann „schockiert“ ist geradezu Sinn und 
Zweck der Sache –  doch wie nun bereits angedeutet, ist diese Lust 
schon in jedem Kinde angelegt und sollte von daher auch sehr leicht 
von jedermann nachvollzogen werden können. Die allgemeine Em-
pörung kann sich also nur gegen das ungewöhnliche Ausmaß dieser 
masochistisch-typischen Entschlossenheit richten – gegen die schon 
zum Himmel  schreiende  Schrillheit  und  Lautstärke,  sozusagen  – 



aber das dürfte ja zugleich auch der Grund dafür sein, dessenthalben 
sich die Freunde diesen Terrains, zur Ausübung ihrer Leidenschaft, 
in dementsprechend abgelegene „Gemächer“ zurückziehen.   

„Patriarchat“?

Obwohl vielmehr masochistisch gesonnene Frauen als ebensol-
che Männer entdeckt und gezählt werden können – obwohl sich die 
meisten aller Frauen solche Männer wünschen, die sich zu behaub-
ten und ihren Willen durchzusetzen wissen – kennt der Ausdruck 
„Femdom“  (Weiberherrschaft)  kein  dementsprechendes  Gegenteil, 
weil die zugehörige Schlagseite hie wie da immer die selbe Schlag-
seite  ist:  Der  Geist  bewundert  den  Leib – der  Mahne bewundert 
Fleisch und Bein – sein Gewebe alias Weib. Das Motiv ist dasselbe: 
Immer gerät die Matrone in falschen Verdacht, und immer muß die 
Matrone aus selbigem befreit und gerettet werden. Es war nicht Eva, 
welche Wort brach oder einen Apfel stahl, aber es war Eva, welche 
den Wortbruch gestellt, gerächt und beseitigt haben wollte, während 
Adam nur vom Glauben an die Rechtschaffenheit seiner besseren 
Hälfte abfiel – vom Glauben an die Rechtschaffenheit überhaupt. 
Erst mit  dem Bild von einer  Mutter  aller Lebendigen wird Treue 
ebenso handgreiflich wie träge und sinnlich-erfahrbar „gegenständ-
lich“. Das meine ich nicht im übertragenen Sinne – ! – ich meinte 
tatsächlich >Materie< und /oder >ma-terra<.

 Es geht hierbei also lediglich darum, etwas klarzustellen, was 
zunächst  ebenso  bedrohlich  wie  verletzend  infragegestellt  und 
dementsprechend unklar geworden ist. Der wahre aber vielerorten 
infragegestellte und bisweilen sogar geleugnete Rang und Wert des 
Weibes,  beziehungsweise  dessen  Gleichberechtigung,  beziehungs-
weise die Gleichberechtigung des typisch weiblichen Aspektes soll 
da wieder zu eben genau derjenigen Stärke aufstehen, die eine „Ra-
tio“ zu egalisieren vermag. Das ist einem Töten derselben ganz ähn-
lich, allerdings ist hier die „Ratio“ nicht ganz der treffende Begriff, 
denn am Pranger steht da vielmehr nur deren Anfälligkeit gegenüber 
Lügen und Falschaussagen. Der persönliche Zweifel an der Existenz 
dieser kompensierenden Macht erreicht mitunter ein ganz unerträgli-
ches Ausmaß, und nicht anders ist auch diese sogenannte „Projekti-
on“ motiviert. Das ist nicht etwa ein „Defekt des Projektors“, son-
dern das Krankheitsymptom einer defekten Gesellschaft, Pädagogik 
und Sprache.

Der empfindliche Leser möchte mir bitte verzeihen, dass ich das 
angeschnittene Thema bis an den Zenit des vielleicht überhaupt er-
träglichen, mach~ und vorstellbaren ausgeführt habe, denn mit dem 



glücklich verzehrten Stuhlgang seiner Herrin, war der Unterworfene 
noch  immer  nicht  ganz  „zwangsläufig“  befriedigt,  aber  auch  der 
Sinn und Zweck dieses Kuriosums noch gar nicht begriffen. Den 
Gipfel dieser Demonstration und Klarstellung stellt sich der Freak 
unter der Tötung seiner Person durch die Hand seiner Herrin vor, 
die sich unterdessen vor lauter Lust an solcher Machtdemonstration 
mit  der  anderen  Hand masturbiert  und  genau dann ihren  „Höhe-
punkt“ erlebt, wenn ihre vorab bis Oberkannte-Unterkiefer abgefüll-
te  „Damentoilette“ den letzten  Schnaufer  macht und „abnippelt“. 
Erst hier findet die Überzogenheit der Maßnahme ihr absolutes Ma-
ximum und zwangsläufiges Ende – und dies wohlgemerkt,  nur ge-
mäß den Phantasien des submissiven Mannes. In der Regel findet 
der vermeintliche Sklave nicht wirklich auch nur eine einzige Frau, 
die das höchste der Gefühle in genau solch überzogenen Faxen su-
chen möchte und auch dementsprechend ganz freiwillig absolvierte, 
aber das ist ja nochmal ein ganz anderes Thema. Wir reden hier von 
eher seltenen Männerphantasien, die sich noch viel seltener bis gar 
nicht in die Tat umsetzen lassen. Und dennoch:

Das Motiv für diese bizarre Untat wird dem unbedarften „Spieß-
bürger“ wohl allenfalls dann ersichtlich, wenn die Mörderin beste-
chend schön und anmutig (dargestellt) ist, also ebenso bestechend 
wie gebieterisch oder „übermannend“ schön, denn frühestens dann 
drängen sich auch ihm endlich Assoziationen mit dem Begriff von 
einer „zugleich grausamen und schönen Wildnis“ auf, wie sie bereits 
den historischen Bildnissen vom „Mädchen und dem Tod“ entsprin-
gen. Ein Variante davon nennt sich „Die Liebe und der Tod“ und 
wurde nicht nur malerisch oder plastisch schon hundertfach umge-
setzt, sondern auch poetisch und lyrisch in Prosa und Gesang. 

Ich kann mir freilich nur allzu gut vorstellen, dass unter den alt-
hergebrachten  Kunstkennern  und  Moralaposteln  nur  die  allerwe-
nigsten mit so einem ganz unverholenen Brückenschlag zwischen 
sexueller Perversion und gefeierter Kunst einverstanden sind. Eini-
gen psychologischen Theorien zufolge ist in eines Menschen über-
zogenem Hang zu sadomasochistischer Schlagseite kaum mehr als 
eine Entartung der Triebsteuerung oder das bizarre Resultat einer 
moralischer Erschlaffung zu sehen, aber in Wahrheit verfehlt die sa-
domasochstische Praxis ihr Motiv nicht mehr noch weniger weit als 
auch das malerische und bildhauerische Motiv die Gegenstände ih-
res Vorbildes verfehlen. „Der Tod“ ist auch durch die Darstellung ei-
nes  lederhäutigen  Knochengerippes  keineswegs  „treffend“  darge-
stellt, denn Tod ist Tod, und Gerippe ist Gerippe, aber das eine ist  
nicht (wirklich) das andere, zumal ja die eigentlich angestrebte Dar-
stellung in eines Todes geheimnisvoller Attraktivität zu sehen ist und 



nicht in den eher abstoßenden Symptomen der damit einhergehen-
den oder anschließenden Verwesung. Verwesung ist nicht unbedingt 
Tod, obschon Tat, Theos und Tatsache. Der knöcherne Sensenmann 
ist nur das Resultat und Symbol einer symbolistischen Malerei. Ver-
wesung ist eigentlich Leben, denn wo nichts lebt, da verwest auch 
nichts, und selbst die bloße Verwitterung – auch jenseits jedweden 
Durchsatzes  der  bakteriologischen  Manier  –  ist  noch  immer  eine 
recht lebhafte, um nicht zu sagen „lebendige“ Reaktion auf die Um-
triebe einer durch und durch bewegten und lebendigen Welt. Alles 
ist lebendig, und nur deshalb bildete man das Gerippe in Partner-
schaft mit einem jungfräulichen Mädchen ab. Das junge Mädchen 
ist der malerische Inbegriff des Attraktiven – nicht etwa nur eines 
nahenden Todes und Alterns augenscheinlichstes „Opfer“. 

Ich meine, hier liegt eine schon immer möglich gewesene Um-
kehrung der Interpretation vor, denn das Mädchen und der Tod ge-
nügen sich beidseitig zum erklärenden Adjektiv des jeweils anderen. 
Der Tod ist dann nicht „attraktiv“, sondern die Attraktion (der Tri-
umpf)  ist  dann „tödlich“  –  dem Tod ist  dann nicht  ein  hübsches 
Mädchen zur  Seite  gestellt,  sondern  dem hübschen Mädchen ein 
häßlicher Tod – und damit wären wir wieder bei des alten Adams al-
ter Angst und Scham angelangt. Mein semantischer Brückenschlag 
zwischen den sich ansonsten so ganz unverwandten „Szenarien“ ist 
ganz gewiss kein nur an den Haaren herbeigezogener. So eine Art 
„Mittelding“ zwischen diesem und jenem Unbild ist ebenfalls schon 
biblisches Gut, denn Johannes der Täufer verlor seinen Kopf auf ge-
heiß einer schönen Tänzerin, die da ansonsten so gut wie gar nichts 
zu melden hatte. Sie war nur jung, schön und „attraktiv“ und nur die 
Tochter desjenigen „Weibes“, dem Herodes allenfalls „dereinst“ ver-
fallen war. Die Vergänglichkeit des Schönen ist damit noch durch 
ein „drittes“ Element dargestellt, nämlich als Diskrepanz zwischen 
dem Zustand „ehe-maliger“ (!) und neuer Liebe, respektive als Al-
tersunterschied, der sich vom Alter selbst gar nicht wirklich unter-
scheidet. 

In dieser  Szene zieren eine junge und eine alternde Frau das 
Bild, wobei das junge Mädchen Salome lediglich von dem alternden 
Mädchen (Herodias, die Mutter) dazu benutzt worden ist, den Stadt-
halter um den Verstand zu bringen und den mahnischsten aller Mah-
nen  um seinen Kopf.  Symbolistisch ist  dabei  natürlich von aller-
größter Bedeutung, dass sich in der Szene ein Inzestverbrechen an-
bahnt (Herodias ist eigentlich die Frau des Bruders von Herodes, 
und die begehrte Tochter somit Herodes Nichte), und der geforderte 
Kopf genau der Kopf dessen ist, der das „zur Anzeige“ bringen woll-
te.  Johannes ist zugleich der  erste Verkünder und „Anzeiger“ des 



christlichen Adventes, also der Ankunft des ins Fleisch und zur Welt 
kommenden Gotteswortes und dessen Himmelfahrt und Wiederkehr, 
was dann freilich soviel andeutet wie: „Was immer Johannes auch  
sagt ist, ist nichts als nur die Wahrheit“ – „Der Täufer ist der wahre  
Mann, Seher  und Mahne“. Angesichts seiner besonders misteriösen 
Beziehung zur Figur Christi, ist der hier dargestellt Komplex kaum 
noch aufzulösen, und auch diese Szene ist seit dem gut zweihundert-
mal auf Wände und Leinwand gemalt worden: Der Kopf des Johan-
nes auf einem Tablett, in den Händen der schönen Tochter, wobei 
sich nicht wenige Künstler dazu haben hinreißen lassen, die jüngere 
Frau in einem Kleid darzustellen, welches ihre Brüste vollkommen 
ausspart,  also  geradezu  „scham-los“  demonstriert.  Mieder  und 
Strapse waren damals noch nicht bekannt, aber wären sie es gewe-
sen,  dann hätte  man die  Tänzerin  in  demensprechender „Reizwä-
sche“ oder in „Lack und Leder“ dargestellt, denn den jeweiligen Ef-
fekt solcher Demonstrativa erfüllte das eine Kleid so gut wie das an-
dere, nämlich die zur Schau gestellte Zurschaustellung desjenigen 
Gutes, das dem Menschen nicht lange bleibt und auch demenspre-
chend selten und teuer ist. So gut wie jeder Mensch – und zwar ganz 
egal welchen Geschlechts – ist peinlich davon berührt, worauf so-
wohl in dieser wie auch in jener „Szene“ angespielt wird: Geliebt 
und bevorzugt wird das selten Schöne, und gehaßt wie verworfen 
wird das Gewöhnliche und Häßliche. Es ist das Leben selbst, wel-
ches derart grausam unterscheidet und selektiert, denn das Schöne 
ist letztlich gar nichts anderes als das, welchem alles Makelhafte ge-
opfert und unterworfen wird. Der Junge frißt den Alten, und der Ge-
sunde frißt den Kranken – es ist ja in der Tat ein „survival of the fit-
test“. Wie aber, fühlt sich nun das übersehene „häßliche Entlein“ 
oder „Mauerblümchen“ in der unmittelbaren Gegenüberstellung und 
Nachbarschaft des allerseits bewunderten Schwanes – und warum 
fühlt es so?

Ich meine, man kann nur schwerlich behaupten, das sich eine 
Frau von der zur Schau gestellten Zurschaustellung des Schaubaren 
nicht  unangenehm reizen,  beunruhigen  oder  provozieren  läßt.  Es 
reizt sie lediglich auf eine etwas andere Art und Weise als den, wel-
cher die „natürliche Auslese“ vorantreibt und der „Diva“ schon von 
vorneherein und schon ganz absichtlich zu Füßen liegt. Den Mann 
macht die Schöne freilich nicht neidisch, aber angesichts der Schö-
nen, welche nur dem Mächtigen in die Arme rennt, kann auch einen 
Mann der nagende Neid anfallen. In Form fleißig umsich fressender 
Eifersucht tut er das sogar dann, wenn die Verehrte nur mal kurz auf 
die Straße geht, um den Müll wegzutragen. In Anbetracht des gängi-
gen Kommentares, demnach der hier anklingenden „Sache“ nur un-



gebührend viel, also „zu viel“ Bedeutung beigemessen wird, und die 
inneren Werte der Person viel zu leichtfertig übersehen oder zumin-
dest unterschätzt werden, darf man durchaus die Vermutung anstel-
len, dass daran so oder so betrachtet, irgendwas ganz oberfaul ist,  
zumal sich diese sogenannten „inneren“ und „äußeren“ Werte ja nun 
ganz offensichtlich nicht schon von vorneherein oder wie „prinzipi-
ell“ gegenseitig im Wege stehen oder einander ausschlössen. Wie oft 
wollte man die Sache schon auch so hinstellen, als ob die Schönere 
auch ganz automatisch dümmer ist (oder verlogen) und die Klügere 
ganz automatisch häßlich oder frigide. Da sich sowohl der eine wie 
auch der andere Wert so oder so irgendwie äußern muß, ist nicht gut 
einzusehen, was ein „nicht-äußerlicher“ oder „innerer“ Wert über-
haupt sein soll. Wörtlich genommen, wäre das nur ein solcher Wert, 
der sich nicht äußert und infolgedessen auch von ebensowenig Wir-
kung wie Wirklichkeit wäre, also scheint mir die „Sache“ allein nur 
deshalb so blöde umschrieben zu sein, weil sie ganz und gar nicht 
durchschaut ist – und zwar weder durchschaut noch begriffen oder 
in den Griff bekommen. Das Problem ist darum auch ein umkehrba-
res:  „Dieweil“  man  es  so  blöde  umschreibt  ist  es  so  schwer  zu 
durchschauen.  Allein  deshalb  ist  selbst  derjenge  durchaus  „sehr 
peinlich“ von der Sache berührt, der angeblich so gut wie überhaupt 
nicht darauf schaut, ob das Weib auch ordentlich mit dem Arsch wa-
ckeln kann oder alles „notwendige“ am rechten Fleck und in gehöri-
ger  Positur  hat.  Das  Thema berührt  nicht  nur  ein  Tabu,  sondern 
schon dass es ein Tabu berührt wird geleugnet. Selbstverständlich 
schaut ganz ausnahmslos alle Welt danach, wie die Hüften wippen. 
Was soll das scheinheilige Gewäsch, von der größeren Wahrhaftig-
keit „innerer“ Werte? Im Fachjargon der Chemiker und in Bezug auf 
die Reaktionsbereitschaft gewisser Substrate gebraucht man das Ad-
jektiv „inert“ – das heißt dort soviel wie „wirkungslos“ oder „unbe-
teiligt“, aber einer aktuellen Umfrage zufolge vermuteten fast  80% 
aller Befragten, das hieße so viel wie „innerlich“, innewohnend oder 
„in sich enthaltend“. Na ja  –  zumindest „enthält sich“ eine inerte 
Substanz besagter Reaktion, woran nocheinmal gut zu erkennen ist, 
wie „inert“ der gegenwärtige Deutschunterricht des deutschen Lan-
des ist.  Aber Schwamm drüber, denn hier geht es ja nun um die 
„Perversion“ und Verirrung im Begriff vom Schönen oder Begehr-
ten.

Man betont in diesem Zusammenhang auch immer nachdrückli-
cher den inzwischen üblich gewordenen Begriff vom „sekundären 
Geschlechtsmerkmal“ – noch üblicher im Plural: „Die sekundären 
Geschlechtsmerkmale der Geschlechter“ – doch in  ebendem sind 
diese Merkmale gar nicht mehr so sekundär oder nachrangig wie das 



Wort zunächst vermuten läßt. In gewisser anderer Hinscht sind sie 
sogar   ziemlich  „primär“,  und  zwar  genau dann,  wenn man den 
Komplex überhaupt etwas anders, nämlich etwas „besser“ sortiert 
als  zoologisch üblich und naturwissenschaftlich durchgesetzt.  Die 
vermeintlich  sekundären  Geschlechtsmerkmale  wie  zum  Beispiel 
die auffällige Exponation weiblicher „Zitzen“ (↔ „Titten“ /  Tiden / 
Seiten /  Sitten = Höhen / Kurven), das mehr oder minder breitere 
Becken der Frau oder die breiteren Schultern des Mannes sind von 
nichts als nur ganz rein anatomischer Natur und unterscheiden sich 
somit auch in rein gar nichts von den primären Geschlechtsmerkma-
len. Die Differenzen sind so oder so rein „leiblicher“ (somatischer) 
Natur. Was sich davon nun ganz wesentlich unterscheidet ist eben 
das Unterscheidungsvermögen – auch das „Differenzierungsvermö-
gen“ genannt – und ganz offenbar mit diesem hapert es in den Na-
turwissenschaften. Man kann dort zwar Groß von Klein unterschei-
den oder Gerade von Krumm, aber halt nicht Geist von Schwanz 
oder Geste von Penis, „Geschlecht“ oder Möse. Erst letztens, also 
ganz ausgesprochen spät ist man der Tatsache auf die Schliche ge-
kommen, dass sich das Ergebnis einer Untersuchung in Abhängig-
keit der Infragestellung des Fragenden ergibt. Wenn ich also meinen 
Bäcker nicht um Brötchen bitte, sondern nur nach dem Weg frage, 
dann  krieg  ich  anstelle  der  Brötchen  nur  eine  Wegbeschreibung. 
Aha! Na also – ich finde, das ist doch schon mal was – gerade für 
Vollidioten die ohne Taschenrechner und Teilchenbeschleunger so 
gut wie überhaupt gar nichts auf die Reihe kriegen, rentiert sich na-
turwissenschaftliche Forschung ganz unbedingt. Wenn ich nur nach 
„B“ schaue, dann schau ich nur „B“ und muß von „A“ absehen und 
es auch im Ergebnis vermissen – das war des Quantenmechanikers 
letzter Schluß, und für diesen lobt er sich nun schon bald bis in den 
Himmel.  Aus Ihm ganz und gar unerfindlichen („unglaublichen“) 
Gründen, haben dasselbe auch schon vor Ihm, vorher und vor all 
dem ganzen Aufwand,  noch ganz  andere Leute gewußt.  Tja,  wie 
kann‘s denn so was geben? Wie kann man denn schon vor dem Ver-
such wissen,  dass das Unspaltbare unspaltbar ist?  – grenzt soviel 
„Voraussicht“ nicht schon ganz verdächtig an Zauberei? Wie konnte 
schon Moses oder dessen Vorfahren davon gewußt haben, dass sich 
Masse nicht  wirklich aufgrund eines Grundes „gegenseitig  anzie-
hen“, der heute „Gravis“ genannt wird? (Das mit der Gravitations-
theorie ist nun allerdings kein so gutes Beispiel, denn das weiß man 
ja auch heute „noch nicht“. Selbst „S. Haukins“ glaubt noch immer 
an  eine  bloß  positiv  wirkende  Gravitas,  obschon  alle  sonstigen 
„Kräfte“ sowohl postiv als auch negativ wirken, also sowohl anzie-
hend wie auch abstoßend).  



 
 Auch  hier  kommt  es  wieder  allein  dem  Erkenntnis~  oder 

Utreilsvermögen zu, den konfessionellen Widerspruch niederzurei-
ßen,  demzufolge nur ein einziges >Selbst< erinnert,  jedoch vieler 
Menschen gezählt,  und jedem einzelnen ein eigenes Selbst unter-
stellt  wird,  welches sich nun aber im Gegensatz zur Erscheinung 
vieler Menschen, einer eigenen Wahrnehmung (od. Erinnerung) ent-
ziehe. Besser hingesehen entpuppt sich ein solches Gelöbnis natür-
lich als „völliger Quatsch mit Soße“, denn dieser Widerspruch ist 
nicht wirklich der Wahrnehmung eigen, sondern bloß der verbalen 
Wiedergabe, also dem Bekenntnis oder Gelöbnis einer eher atheis-
tisch  und  naturwissenschaftlich  argumentierenden  Leibhaftigkeit. 
Ich entsinne mich in der Tat nur eines einzigen Selbstes und unter-
stelle dem vorrangigsten aller Sinne − also dem Sinn schlechthin − 
welcher mich die Einmaligkeit dessen als solches fürwahrnehmen 
läßt, keine Fehlleistung in der Zählung. Folglich zähle ich da auch 
nicht viele Menschen, sondern bloß einen einzigen, und folgere aus 
dem vermeintlichen Widerspruch , dass des Menschen Söhne und 
Töchter weder richtig zu „zählen“ noch zu „erzählen“ wissen, und 
dass  der  Mensch  nicht  dasselbe  ist  wie  der  >Menschensohn< (!) 
oder eines Menschen zahlreiche Töchter. Hätte jeder Mensch, den 
ich sehe oder zähle, ein eigenes >Selbst<, und entsinnte mich eines 
Menschen Stückzahl ebenso gewiss wie eines Selbstes, dann müßte 
ich mich ebensovieler „Selbste“ entsinnen, wie gezählter Menschen, 
doch  das  ist  nicht  der  Fall,  also  versagt  mir  da  entweder  meine 
Wahrnehmung oder die Gerüchteküche versagt  mir die Wahrheit in 
Bezug auf die Bedeutung der Nomen >Mensch< und >Zählung<. 
Ich  persönlich  tippe  auf  letzteres,  denn  wie  weit  wäre  mit  einer 
schon in sich widersprüchlichen Wahrnehmung zu kommen? 

Der Schöpfer schuf nur einen einzigen Menschen, und dieser 
deckt sich namentlich weitestgehend mit dem deutschen Personal-
pronomen >man<,  indes der  Plural  (Mannen) semantisch mit  der 
Männin übereinkommt  − daher >die< Mannen und >die< Männin. 
Der den Plural anzeigende Artikel zeigt zugleich das Geschlecht an, 
weil  eben der  Plural  das  >Femininum< ist.  Geschlechtlich unter-
schieden sind hier das Urteilen vom Nicht-urteilen, also die Vielzahl 
der  Teile  einer  Teilung  des  Ganzen  vom einfachen  (ungeteilten) 
Ganzen. „Zählen“ kommt von „teilen“ (↔ Zelle, Zeile, Ziel, Zahl,  
Teiler ,Teller, Keller). Für das ebenso ungleichgesinnte wie falsche 
und  feindlich  gesonnene  Bekenntnis  ist  irrtümlicherweise  >der 
Mensch< geteilt worden − eine Teilung oder Zählung, die angesichts 
der eigentlichen Bedeutung des Nomens >Mensch< (↔  Mahne  ≈ 
Sinn /  Gedanke, Erinnerung ↔ homo sapientia = gleicher Gesin-



nung) auf den Begriff von einer „Schizophrenie“ oder Spalt-sinnig-
keit hinausläuft. Das stärkste Indiz, das nichts als nur für die Folge-
richtigkeit diesen Schlußes steht, lautet >Sünde< oder >Sündenfall<, 
denn genau deren beider Sammlaut ist mit dem Stammlaut des Ver-
bums  >ab~  oder  aussondern<  auf  die  gemeinsame  Lautwurzel 
>sonde /  sinte< (↔ Sonde,  Sand,  Sund,  Zunder)  zurückzuführen, 
welcher im Kontext der mosaischen Genesis ja nur den Ausschluß 
Adams aus dem „Garten Eden“ (Para-dies ≈ „para dei“ → Parade) 
umschreibt,  und später noch einmal in der Wortzusammensetzung 
>Sintflut< erscheint.  Einziges Manko: Der Ausdruck >Sünde< er-
scheint nicht schon selbst im Wortschatz der Genesis, und im Voka-
bular ihres Autors überhaupt, erstmalig nur in der Form des Nomens 
>Sintflut<, während er auch in aller weiteren Erzählung (die Bücher 
Moses) keinen direkten Bezug mehr zur Genesis herstellt, wohinge-
gen er zum Beispiel an den „Exodus“ (Auszug der Juden aus Ägyp-
ten) des öfteren erinnert,  und entsprechende Bezüglichkeiten her-
stellt.  Das  ist  in  der  Tat  eigenartig,  aber  tut  der  Sache  keinen 
Abbruch, da in selbiger ja auch nicht etwa die Auffassungsgabe des 
Autors untersucht werden sollte, sondern die Auffassungsgabe des-
sen,  der  das  Nomen >Sünde< der  Genesis  gegenübergestellt  hat, 
also die Auffassungsgabe der nominal unbestimmten Person >man<. 
Einmal abgesehen von der Bibelübersetzung des deutschen Altphi-
lologen  Franz  Eugen  Schlachter  („Schlachterbibel“  v.  1951  bzw. 
sein N.T. v. 1904; Paulusbrief a.d. Römer) fällt der Ausdruck „Sün-
denfall“ in der ganzen heiligen Schrift nicht auch nur ein einziges 
mal. Martin Luther und später die Elberfelder Bibel verwandten da-
für (an selbiger Stelle) die Vokabeln Sünde, Übertretung und Unge-
horsam, während allein Schlachter sogar den Plural „Sündenfälle“ 
(!) gebraucht. Gemeint war der Ehebruch – nicht die Ehebrüche – 
und die Ehepartner, werden weniger von Mann und Frau gestellt als 
vielmehr vom Plural und Singular.  

Für das dritte Geschlecht („das“) steht nach wie vor das Urteils-
vermögen, respektive personifiziert, der „Urteiler und Unterschei-
der“. Männlich und Adam ebenbildlich ist der nun also nur insofern, 
als er eine Singularität ist  − nicht etwa weil er Hoden hätte, denn 
dieses Merkmal ist nur dem ein Geschlechtsmerkmal, der von „Bio-
logie“ rein gar nichts versteht  − zum Beispiel ein Mediziner oder 
„Biologe“. Biologie ist namentlich die Lehre vom Leben, und nicht 
die wilde Hospitalstory vom störrischen Storch. Die Lehre vom Le-
ben oder „bios“ ist außerdem die Lehre vom Loben oder Lieben, 
und die Liebe ist die, welche Leib und Seele zusammenhält − nicht 
etwa nur Leib und Leib oder Seele und Seele, also ist sie >bi-sexu-
ell<  und heißt allein deshalb „Bio-logie“ − ein etymologischer Um-



stand, dem der Pseudobiologe gar nicht gerecht werden zu müssen 
glaubte, und den er insofern auch gar nicht erkannte, weil ihn eine 
echte Erkenntnis in der Sache auch gar nicht groß interessiert. Wie 
den Mediziner, Physiker oder Chemiker interessiert auch den Bio~ 
oder Zoologen weniger das Leben oder die Liebe, als vielmehr die 
Anerkennung seiner Person und Besonderheit, der in Aussicht ge-
stellte Ruhm und der „Mammon“, soweit sich alle gemeinsam aus 
dem akademisch organisierten Lehrbetrieb ganz hervorragend ablei-
ten lassen, wenn nicht sogar geradezu aufdrängen. In selbiger Hin-
sicht bin ich selbst kein besserer Mensch, und eitel noch obendrein, 
aber die (negative) Kritik sollte auch weniger den Menschen angrei-
fen − auch nicht den Biologen speziell − als vielmehr die (fach-) ter-
minologische Leichtsinnigkeit einer Naturwissenschaft ganz allge-
mein. Angesichts des hier angedeuteten, verkehrt orientierten Inter-
esses  socher  „Biologen“,  ist  die  damit  einhergehende  Lüge  dann 
doch und durchaus eine „absichtliche“, denn sogesehen wird mit ih-
rem Gebrauch ein ganz bestimmtes, wennauch ein recht unlauteres 
Ziel verfolgt. Sie ist aber insofern nicht wirklich absichtlich, als der 
Lügner gar nicht wirklich die eigentlichen Folgen seiner Lüge „ab-
sieht“ – soviel sagt schon allein das Adjektiv „unlauter“.   

Provoziert  durch  die  Unsitte  bald  jeden  Mennekens,  seinem 
Kind die Vokabeln der >Muttersprache< mit dem Finger zu deuten 
− so, als ob nicht die Mama und der Papa, sondern vielmehr das 
Kind  geistig  minderbemittelt  wäre,  und  die  Sprache  nicht  auch 
gehörig vestehen lernen könnte − gewinnt die Lust an der gegensei-
tigen Tötung, Täuschung, Verletzung oder Kränkung leicht (wieder) 
die Überhand, was sich unter anderem auch in einer numerischen 
Zunahme sekundärer >Ehe~ oder Treuebrüche< äußert, also in ver-
stärkter Promiskuität, >Hurerei< oder Prostitution, bei dementspre-
chend  höherer  Quote  an  Fehlern  oder  Fehlleistungen  in  der 
Erziehung und Unterrichtung nachkommender Generationen.  Mit-
hin verschlimmert sich dann auch wieder der Slang oder >Jargon< 
sowohl in den oberen wie auch in den unteren sozialen Schichten, 
also das Fachjargon der Berufsstände und Akademien nicht weniger 
als das „Kauderwelsch“ eines mehr oder minder kriminell-asozialen 
Millieus − beides ganz ausgesprochen idiomatische Spachen. Da der 
Mensch von Natur aus darauf ausgelegt ist, sich die Bedeutung aller 
Vokabeln seines Erbwortschatzes auf rein (etymo-) logischem Wege 
zu  erschließen,  verfängt  er  sich  schon in  der  Phase  erster  verbal 
getragener Auseinandersetzungen mit seinen Eltern (Idiomatiker) in 
ernsthaften Zweifeln am Sinn und Zweck seines vorrangigsten und 
edelsten Tuns oder Seins, dessen augenscheinlichstes Symptom in 
Gestalt  stetiger,  serialmonotoner  Aufforderung  zur  Beantwortung 



seiner  Warum-Fragen auf  jede  erhaltene  Antwort  in  Erscheinung 
tritt. Den „nervtötenden“ Höhepunkt dieser Phase erreicht das Kind 
in der Regel zwischen dem vierten und fünften Lebensjahr, indes die 
stupide Fragerei auch gar keinen anderen Zweck mehr verfolgt als 
eben nur das einer idiomatischen Deutung innewohnende Moment 
der Verärgerung, im wahrsten Sinne des Wortes >ad absurdum< zu 
führen,  also  „vorzuführen“  und  ersichtlich  zu  machen.  >Absurd< 
meint in etwa „unerhört mißtönend“, wörtlicher jedoch eher soviel 
wie: „von Taubheit herrührend“, was also auf  die Tatsache anspielt, 
dass die idiomatische Deutung allen wortlautlichen Verweis (Beweis 
/ Deut) in den Wind schlägt, so als ob deren Anwender (Mutter und 
Vater) weder die Mißlautung ihrer assertorischen Gleichnisse, noch 
den  Laut  überhaupt  hören  könnten.  Ich  behaupte  also,  diese 
drangselige „Warum-warum-fragephase“ bliebe aus, wenn die elter-
liche Deutung des Erbwortschatzes keine idiomatische (unlogische) 
wäre,  und  der  logischen  Deutung  des  in  dieser  Hinsicht  noch 
„unschuldigen“ Kindes nicht  widerspräche.  Könnte sich ein Kind 
die Bedeutung der gehörten Worte nicht auch allein aus dem zuge-
hörigen Kontext erschließen, so käme es auch gar nicht bis zu dem 
höheren Vermögen, Fragen zu formuliere und Antworten zu verste-
hen. Das Vermögen, eine Frage zu formulieren oder mehr oder min-
der  „gezielt“  auf  verbal  formulierte  Antworten  zu  reagieren 
(wennauch  nur  mit  einem  syntaktisch  korrekt  platzierten 
„Warum?“),  setzt  ein  Vokabularverständnis  vorraus,  welches  also 
schon vor aller Fragestellung erreicht worden sein muß, und dies 
wiederum heißt „ohne“ Fragestellung erreicht.  Das bedeutet,  dass 
der  kindliche  Intellekt  oder  Verstand  eigentlich  keine  derartigen 
„Antworten“ benötigte  − nicht zur Erlernung einer logischen Spra-
che. Er beginnt allein deshalb erst kritisch und dann notorisch nach-
zufragen,  weil  er  mit  steigendem Formulierungsvermögen  immer 
mehr Widersprüche in  der widersprüchlichen Lautwendung seiner 
Eltern erkennt, und nun der Ursache dafür auf den Grund zu kom-
men sucht, denn entweder irrten jetzt die Eltern, deren Eltern, deren 
oder jener Lehrer oder die eigene Person, aber irgendjemand irrte da 
erstmal ganz zweifelsohne. In der Regel jedoch, zweifelt es lieber an 
den Leistungen und dem Sinn des vermeintlich eigenen Verstandes, 
und beginnt schließlich, die Fehldeutung oder „Idiotie“ (Idiomatik) 
aller elterlichen Rede, >definitorisch< zu fassen, und diese „Defini-
tionen“ (≈Fehldeutungen) ebenso so stur wie mental scheintot aus-
wendig zu lernen. Die (etymo~) logisch entdeckten Widersprüche 
und mithin das solcher Entdeckung entsprechende Urteilsvermögen 
werden zu diesem Zweck kategorisch ignoriert  bis  sie  allmählich 
„verstummen“,  beziehungsweise  einen  „chronisch  rezessiven  Sta-



tus“ angenommen haben. In der Konsequenz, oder der Maßnahme 
analog,  geht  der  jugendliche Mensch immer mehr dazu über,  die 
eigentliche „Quelle“ aller Erkenntnis,  weit außerhalb seines Intel-
lekts gelegen zu vermuten, woher auch kommt, dass der Artzt im 
eigenen Dorf nichts gilt, es sei denn, allen Patienten wäre bekannt, 
dass derselbe zumindest in der Ferne studiert hat (↔ „Inaugural-
Dissertation“!). Die Diagnose muß nun irgendwie von ferne kom-
men,  um glaubhaft  zu  sein  − am besten  gleich  aus  dem fernen 
Osten, Westen oder Orient oder aus dem Fernsehapparat, denn alles 
was naheliegend ist,  gleicht viel zu sehr dem, welcher nun schon 
längstens zum Versager erklärt worden ist, und fürderhin noch bes-
tenfalles resigniert auf Sparflamme köchelt: Der eigene Kopf.

An den leiblichen Eltern rächt sich diese Untat deshalb zu aller-
nächst, denn diese werden schon ganz bald mit zu dieser versagen-
den Nähe gerechnet, und als nächstes alle übrige Verwandtschaft, 
bald darauf auch die  Lehrer  der eigenen Schule,  und endlich der 
ganze  Landkreis  mit  samt  dem zugehörigen  Ministerium für  Bil-
dung, bis nichts mehr als nur noch eine ins Über~ oder Außerirdi-
sche projezierte Intelligenz übrig ist, welche dafür aber auch umso 
furchtbarer  zu  scheinen  beginnt:  Die  Intelligenz,  welche  einem 
abgeht,  und  daher  lebensbedrohlich  ist.  Aus  dem versuchten  und 
belogenen Kind wird ein Flegel, ein Aufmüpfiges, ein Blender oder 
Arschkriecher,  ein  Steuerhinterzieher,  Zinsnehmer,  Gewaltverbre-
cher, Soldat (Söldner), Junkie oder Zuhälter, und falls „weiblich“, 
dann einfach nur eine  Hure („mannstoll“ / gefallsüchtig / wortbrü-
chig),  eine  Prostituierte (geldgeil  /  leibhaftig  od.  leibeigen)  oder 
eine chronisch die Schwangerschaft verhütende >Nutte< (↔ „bona 
notte“; nass-notleidend / notorische Nacht- oder Nacktschwärmerin, 
die  sich  freiwillig  auf  ihr  „Geschlechtsorgan“  reduziert  /  weibl. 
Nudist; → „nuttig“ ≈ weitreichend oder zumindest allerhöchst sinn-
fällig entblößt). Alles gottgefällig im übrigen, denn alles was Gott 
nicht gefällt, ist von selbigem noch wesentlich schneller verurteilt 
und hinweggerafft, als du oder ich auch nur schauen können, also ist 
nicht davon auszugehen, dass unser „Geschmack“ mit dem des All-
mächtigen irgendwie übereinkäme, denn der urteilt nicht nur schnel-
ler  und genauer als  unsereiner,  sondern überhaupt  ganz anders  − 
nämlich ebenso richtig wie gerecht. Was Gott nicht gefällt, kriegen 
wir gar nicht zu Gesicht – folglich darf sich auch derjenige keines 
gerechten Urteiles rühmen, dem die Welt nicht so gefällt, wie sie ist. 
Im  übrigen  hab  ich  jetzt  auch  kein  einziges  schlimmes  Wort 
gebraucht, denn schlimm werden die Nomen >Hure<, >Nutte< oder 



>Schlampe< erst  da,  wo sie  unpassend zugewiesen  werden,  aber 
wer schlampig ist, ist halt ein >Schlamper<, und wer sich zur besse-
ren Ansicht immer im Vordergrund  platziert oder platzieren läßt, der 
ist halt eine „Prostata“ (≈Vorsteher/in) oder Prostituierte. Der zuge-
hörige Imperativ lautet >Prost!< (lat.: prosit!)  − ein alter Namens-
vetter  der  >Brust<.  Gib  deinem  alten  Freier  noch  ein  paar 
Wiegestündlein die Brust, denn ganz offenbar hat ihn seine Mamma 
noch nicht ordentlich abgestillt. 

Da  nun  auch  die  Zeugung,  die  Schwangerschaft  und  die 
„Fruchtbarkeit“ oder Empfänglichkeit der Frau zum „schützenswer-
ten“ Leben gehört, und der in Sachen „Empfängnisverhütung“ be-
sonders gern kolaborierende Mediziner den hippokratischen Eid ab-
legte, kann man ihm hier gleich nochmals unterstellen, dass er vom 
Leben oder Lieben, also von Biologie, in Wahrheit gar keine Ah-
nung hat,  und ihm das Leben Anderer  eigentlich so ziemlich am 
Arsch vorbei geht. Auch der Mediziner ist sich nur selbst der aller-
nächste, und die „Gesundheit“ mit samt dem Eid und Lehrbetrieb 
ein handelbares Gut, also bloß ein „Geschäft“ und Handelsgut, doch 
selbst das ist noch gottgefällig. Selbstverständlich ist es ein Wider-
spruch in sich, einerseits von der Allmacht und Allwissenheit eines 
Gusses zu reden, und andererseits von Dingen oder Güssen, die dem 
Willen des Herrn zuwiderlaufen. In diese Richtung läuft in der Tat 
gar nichts − nicht auch nur ein einziger kleiner Strohhalm steht wi-
der den Willen des Allmächtigen auf, denn sonst wäre der ja auch 
nicht der Allmächtige und nicht alle Macht bei ihm oder um ihn. 
Folglich  ist  alle  vergangene  und  gegenwärtige  Grausamkeit  am 
Menschen gottgewollt  und  gottgefällig,  denn auch  immer  und in 
ganz ausnahmslos jedem einzelnen Falle,  die logische Folge oder 
Konsequenz eines Fehlurteils oder einer (gedanklichen) Argumenta-
tion wider die  Existenz  und Gerechtigkeit  Gottes,  also  wider die 
Achtung des nominalen >Deutes< mündlich oder schriftlich überlie-
ferter Erfahrung. Mit noch weniger Erfahrung  − bei noch weitrei-
chenderer Mißachtung eines Wortes Wortlaut und eigentlicher Be-
deutung  − wären's der Grausamkeiten noch viel größere und noch 
viel mehr. 

Dass  sich  ein  Dummkopf,  Idiot  und  Ignorant  in  die  aller-
schlimmsten Um~ und Zustände verirrt, ist absolut logisch,  gottge-
fällig  und  vollkommen  natürlich,  und  ganz  genauso  natürlich  ist 
dann auch, dass der Notleidende nicht erkennt oder errät wie er da 
hineingeschlittert  ist,  und  dass  er  vollends  zu  recht  in  diesen 
Zustand geriet,  denn wenn er schon so schlau und erfahren wäre, 
das zu erkennen, dann würde er solches ja auch mehr oder minder 



rechtzeitig erkennen, und gar nicht so tief einsinken. Für den wirt-
schaftlich Benachteiligten, Kranken oder Verletzten ist also nur allzu 
bezeichnend, dass er sich ganz zu unrecht gepeinigt oder bestraft 
fühlt, zumal er ja auch nur „wegen“, beziehungsweise „nur  im Rah-
men“ seiner falschen Rechts~ und Strafauffassung in die Irre geraten 
ist. Letztlich ist es dann auch nicht ein substantieller oder gesund-
heitlicher Mangel, der den Idioten peinigt − das belegen „Malträtie-
rungen“ oder kleinere Amputationen unter lokaler Betäubung, und 
die  Wirksamkeit  diverser  Schmerzmittel  − sondern das Unvermö-
gen, zu begreifen, was die Tatsache, der Sachverhalt, die logische 
Folge und eine Ursache oder Verursachung ist. Nur im Rahmen des 
Bewußtseins ist ein Fehlverhalten oder Schmerz zu erfahren − nicht 
mehr  nach  Ausschaltung  des  Bewußsein,  und  zwar  ob  nun Bein 
dran oder Bein ab, und der Geliebte tot oder lebendig. Folglich ist  
nicht der äußere Umstand die Quelle eines Schmerzes, sondern eine 
falsche  Verinnerlichung des Umstandes. Es sieht der Leidende ein-
fach nur ein Unrecht und eine Grausamkeit, wo weder das eine noch 
das andere ist, und kapiert nicht warum − er kapiert nur noch, dass 
er nicht kapiert weshalb, beziehungsweise, weshalb er nicht kapiert, 
warum er nicht  kapiert.  Aller  Schmerz  − ob nun „seelisch“  oder 
somatisch − ist immer nur Kopfschmerz, und mit einem ordentliche 
Schlag auf den Kopf, so oder so vorbei, wonach eigentlich  nicht 
weiter verwundern sollte, dass sich Schmerz und Dummheit immer 
am selben Orte einfinden. 

Ganz dementsprechend wird  dann auch eine  ansonsten völlig 
gesunde  und  unversehrte  Mutter,  die  soeben  ihr  drei~  oder  grad 
volljähriges  Kind  verlor,  vom heulenden  Elend  ergriffen,  das  sie 
nach eventueller Hinterfragung in der Regel mit den Worten begrün-
det,  wonach  sie  einfach  nicht  begreife  oder  verstehe,  wie  oder 
warum sie  das Kind verlieren  mußte.  Zur  selben  Zeit  sind  leicht 
noch hundert weitere Kinder gestorben, aber deren Tod juckte sie 
noch nichtmal dann in ähnlichem Maße, wenn sie darüber genauer 
in Kenntnis gesetzt werden würde. Ich möchte damit aber nicht etwa 
andeuten, dass ihr Schmerz vorrangig egoistisch motiviert ist, oder 
in dem Verlust auch ein wirtschaftlicher Nachteil befürchtet würde, 
sondern  dass  darin  nichts  als  nur  der  wirtschaftliche  Nachteil 
befürchtet  ist,  denn  tatsächlich  ist  der  Tod  eines  Nahestehenden 
nichts als nur die Erinnerung daran, dass auch der eigene Tod und 
mit diesem der totale Verlust allen Hab und Gutes ganz nahe ist, und 
in welch engem Zusammenhang dieser mit dem vermeintlich eige-
nen Urteilsvermögen steht. Je weniger schnell oder gut die Mutter 
kapiert,  wie  oder  woran  ausgerechnet  in  ihrer  herzlichen  Nähe, 



Bewirtung und Obhut etwas sterben konnte, desto stärker droht ihr 
der eigene Tod. Mir ist natürlich bewußt, dass diese Erläuterung in 
den Ohren vieler Mütter und mitleidbegabten Menschen ganz und 
gar inakzeptabel  klingen  muß,  aber unleugbare Tatsache ist,  dass 
selbst oder gerade die unmittelbar betroffene Person überhaupt gar 
keine Erklärung für ihren Schmerz hat, denn die Erklärung: „weil  
mein Kind tot ist“, ist kaum weniger tautologisch wie: „weil es weh 
tut“. Hätte sie die korrekte Erklärung für den Tod ihres Kindes, dann 
erschiene ihr dieser grad ebenso passend, wie des anderen Falles, da 
sie sich schon selbst und gut begründet zur absichtlichen Herbeifüh-
rung desselben veranlaßt gesehen hätte  − etwa im Falle der euphe-
mistischen Variante  so einer „Begründung“: Die „Indikation“. Da 
meint die Mutter nicht bloß eingesehen zu haben, dass das Kind weg 
muß,  sondern  geradezu beschlossen  zu  haben, dass es  weg muß, 
obgleich die Grundlage der ein oder anderen Indikation nach wie 
vor nicht von ihr ist, und zwar noch nicht einmal des besonderen 
Falles,  dass sie in der Rolle einer Hure und notorischen Säuferin 
eine  schwere  Behinderung  des  Kindes  selbst  zu  verantworten 
suchte. Sie verantwortet weder ihre eigene Geburt, noch ihre eigene 
Haar~ oder Hautfarbe, ihre Umstände oder Umwelt, und grad eben-
sowenig ihren Werdegang oder „Bildungsweg“, denn wo kein Gym-
nasium, da auch kein Abitur, und wo kein Bordell, da auch keine 
Zuhälterei (od. umgekehrt?).  Ich meine: „wo keine Verführer oder  
Verführung, da auch keine Verführten.“ „Sie ist so oder so vollends  
unschuldig an allem was da lebt oder nicht lebt oder stirbt oder  
nicht stirbt“, hätte der Christen Heiland gepredigt: „denn siehe, es  
ist allein der Mensch, der den Menschen beschuldigt, und beschul-
digte nicht der Mensch den Menschen, dann käme er los von jegli-
cher Schuld und allem Schulgefühl“ Ferner:

 „Darum gehe ich ans Kreuz, damit der Mensch sieht,  
dass  ihm  der  Verzicht  auf  Beschuldigungen  selbst  
unter Androhung tödlicher Folter  möglich ist  − es ist  
möglich, und weil ihm das möglich ist, trägt er seine  
Schuld  aus  freien  Stücken,  und  kann  nicht  länger  
behaupten, er oder ein anderer wäre gezwungenerma-
ßen unfrei davon, sowie einst Adam gedacht hat, vor  
dem Angesicht des HERRN zwingend notwendig in die  
Büsche fliehen zu müssen, mit  Eva und der Ausrede  
bei  der Hand,  >bloß< oder >nackend<  zu sein, und  
dem HERRN eine Bedeckung schuldig.“ 
 

    Freilich: Genau so hat sich Christus nie erklärt  − alle drei hier 
angeführten Sätze in Form „direkter Rede“ sind ihm von mir in den 



Mund gelegt, und freilich schickt es sich nicht, dem „fleischgewor-
denen Wort Gottes“ oder Gottes Sohn die Predigt umzuschreiben, 
aber wäre es nicht gottgefällig, dann wäre es auch nicht möglich 
gewesen, und gefiele es dem Sohn nicht, dann könnte und würde 
auch  die  unzulässige  Erweiterung  seiner  Rede  nichts  erreichen. 
Erreicht wäre damit aber nun eine Antwort auf die trotz aller bisheri-
gen Predigt verbliebene Frage, wie der Kreuzestod eines Einzigen, 
die  Schuld  vieler,  respektive  aller  Sünder,  sollte  sühnen  können. 
Vollends absurd ist die weit verbreitete Antwort: „Weil Gottes Sohn 
seinem Vater so unendlich viel mehr wog, als ein Menschensohn“, 
denn diese beiden sind so oder so benannt, ein und derselbe, und 
verleitet  den Kleingläubigen nur zu der  Idee,  dass dem vielleicht 
doch nicht so sei, also nur in die Irre. Schon wesentlich besser ist  
die Erklärung, derzufolge alle Schuld mit nur einem Menschen aus 
der Welt zu schaffen war, weil alle Schuld auch nur durch die Sünde 
eines Einzigen hineingebracht worden ist. Doch so einleuchtend die-
se Erklärung auch klingt, so viele weitere Fragen läßt sie offen, da 
sie  schon enorm viele  Einsichten  in  die  Bedeutung ihres  ganzen 
umschreibenden  Vokabulars  voraussetzt  − also  allem  voran  die 
>Schuld< oder >Sünde< selbst, und gleich als nächstes ihr „Kom-
men in die Welt“, nebst dem angedeuteten  Umstande, wonach ein 
Adam doch nicht ganz derselben Natur ist wie ein Jesus. Ich meine: 
Schön, zu wissen, dass der elektrische Strom meine Wohnung auf 
dem selben Wege wieder verläßt, auf dem er auch hineingekommen 
ist  − klingt  bestechend  einfach  − aber  was  ist  jetzt  elektrischer 
Strom, und wer hat dem Beine gemacht? 

Auch nach eingehenderen Studien aller vier Evangelien, über-
sieht man nur allzuleicht, wie mühelos der Gottessohn selbst noch 
nach seiner  Gefangennahme und Verurteilung aus  beidem wieder 
hätte freikommen können, denn sowohl Pilatus wie auch Herodes 
konnten keine Schuld an ihm finden, und beide wollten ihn wieder 
gehen  lassen.  Dass  der  Heiland  auch  keineswegs  auf  den  Mund 
gefallen war, bezeugen seine zahlreichen Predigen vor ebenso mas-
sen- wie wehrhaftem Publikum. Gegen Ihn lag nichts vor. Den ein-
zigen dann noch nachgereichten Anklagepunkt von seiten der Juden 
hätte Jesus außerdem mit nur wenigen Worten entkräften können − 
er hätte nichts als nur antworten brauchen, aber das hätte Menschen 
der Lüge beschuldigt und „überführt“, und eben das wollte er nicht 
nur um jeden Preis vermeiden, sondern allem voran und um jeden 
Preis  >demonstrieren<.  Er  verfolgte  von  Anfang  an  die  Absicht, 
allen Söhnen des Menschen zu beweisen, dass den Menschen(sohn) 
nichts dazu zwingen kann, seine Brüder zu beschuldigen oder zu 
(be)lügen, denn gelogen hätte er in der Tat selbst, wenn er gesagt 



hätte, an seiner Verurteilung oder Verleumdung seien die Ankläger 
schuld. Seiner besseren Einsicht nach, waren Menschen ganz grund-
sätzlich von jedweder Schuld freizusprechen. Ursache allen empfun-
denen Unrechts war nie der Mensch, sondern die „Schlange“, bezie-
hungsweise  Adams  Unachtsamkeit  in  der  Beurteilung  des 
Sachverhaltes, die ihm aber auch der Schöpfer selbst nie zum Vor-
wurf gemacht hatte, da der natürlich am allerbesten wußte, dass der 
Mensch und der Ungehorsam zwei Paar ganz verschiedene Stiefel 
sind. Der Mensch ist eben nicht selbst schuld am Tode seiner selbst, 
seiner Söhne, seiner Töchter oder Brüder (Kain / Abel), sondern sei-
ne Leibhaftigkeit, also seine Angst vor dem Tode (= Theos!) und vor 
dem Verlust seiner „Geliebten“ (Eva), die nach dem Apfel griff. Der 
Tod Jesus  am Kreuz,  brauchte  keine  „Quantitäten“  aufzuwiegen, 
weil der Mensch sowieso nicht angeklagt oder beschuldigt war  − 
jedenfalls nicht von dem, dessen Anklage allein Gewicht gehabt hät-
te. Aber völlig verstanden, wäre auch diese Erklärung nicht eher, als 
bis das ganze Gewicht des einfachen >Ver-brechens< an sich, also 
des >Wort-bruches< oder der Falschaussage erfaßt worden ist. Das 
Gebot gegen das falsche Zeugnis wider seinen Nächsten ist im übri-
gen noch nichtmal das deutlichste oder einzige in selbiger Angele-
genheit,  denn  die  Lüge  verbietet  sich  schon  mit  den  ersten  drei 
Geboten aller Zehn. Wer keinen anderen Gott als nur den einzigen 
bitten (=anbeten) oder verehren soll, der soll freilich auch das über-
lieferte Wort nicht anders deuten als nur nach eines Deutes einziger 
wahren Regel, und das ist die des Gehorsams, beziehungsweise die 
konsequente Achtung des Lautes, und wer den Namen des Herrn 
nicht mißbrauchen soll, der soll auch nicht behaupten, dass der Deut 
ein anderer sei als der Tod, die Tat oder das Sein, oder dass auch 
noch eine andere Art und Weise des Zeigens, Zeihens, Deutens oder 
Beweisens möglich wäre. Nur ein Einziger zeigt uns wirklich wo es 
lang geht, und alles andere – zumal der Ungehorsam – führt nur in 
die  Irre.  Das  heißt  also  wiederum,  dass  der  HERR  selbst  die 
Beweiskraft  aller  angestrengten Beweisführung ist,  und dass sich 
ohne ihn gleich überhaupt nichts mehr beweisen ließe. Die naturwis-
senschaftliche Auffassung vom Beweis ist wie sich hier noch zeigen 
wird,  kaum  mehr  als  bloß  ein  schlechter  Witz,  und  ebenso  die 
„Theodizee“  des  Gottfried  Wilhelm  Leibniz.  Da  weder  die  Welt 
noch Gott ungerecht sind, ist da auch kein „Greuel“ oder Unrecht, 
für welches ein (verantwortlicher) Gott gegen menschliche Anklage 
verteidigt werden müßte. Der Sünder kann Recht selbst dann nicht 
erkennen, wenn’s ihm zu Teil wird oder genau vor ihm steht − das 
ist alles  − und die Stunde oder der Tag, da er’s doch erkennt, der 
heißt „der jüngste“, und die Situation oder „Atmosphäre“ wird als 



eine himmlische empfunden werden. Es ist der Verliebte in der Him-
mel siebentem, welcher davon einen Vorgeschmack erhält, denn da 
ist sein (verbales) Urteil der Sache und dem Menschen weitestge-
hend gerecht geworden. Dieweil er erkennt, liebt er, und dieweil er 
liebt,  versteht,  erkennt  und  verzeiht  er.  „Aha!“  Der  Ausruf  des 
Erkennens  ist  die  Lautwurzel  der  hebräischen  Vokabel  für  den 
Begriff vom Lieben und Erkennen gleichermaßen − „ahabah“ lautet 
das Substantiv,  „ahab“ lautet  das Verb,  und „aha“ der  Imperativ. 
Älteste Lautwurzel ist der in allen Sprachen der Welt nahezu gleich-
gebliebene Ausruf der Freude oder Entzückung – der Ausruf: „Ha-
ha-ha“! Hier kriegen sogar die Italiener ein „H“ zustande – mehr-
fach sogar –  obschon sie ansonsten noch nicht mal richtig „(h)allo“ 
sagen können. Der Imperativ ist zugleich die Lautwurzel der lateini-
schen  Ableitung  >Agape<  (↔ achabah),  und  deshalb  spricht  die 
Geneseis von einem Erkennen des Weibes, während ein „Ficken“ 
desselben  dasselbe  meint,  denn  das  kommt  von  (lat.)  >fingere< 
(→fiktio / dt.: Fiktion ≈ Vorstellung / Begriff / Erkenntnis), woraus 
freilich schnell gefolgert werden darf, dass die sexuelle Aufgeklärt-
heit moderner Jugendlicher, alles andere ist als eine sexuelle Aufge-
klärtheit, denn es meint noch nichtmal nur der >Sex< den sie angeb-
lich haben >Geschlechtsverkehr<, sondern bloß >Geschlecht<, aber 
eigentlich nur >Sache/Sage/Zug<, denn es ist dieser Nomen gemein-
same Lautwurzel. 

Viel Ahnung vom Bumsen, aber Null Ahnung von Zucht oder 
Erziehung, und das ist eigentlich nur viel Ahnung von Unzucht und 
den vielen Möglichkeiten, sich in schmerzhafte Schwierigkeiten zu 
bringen,  also >Slang<! Der vermeintlich Aufgeklärte  meint  daher 
auch „Unzucht“ wäre „schamlos praktizierter Schweinkram“ oder 
„sexuelle Ausschreitungen“ mitsamt allermöglichen Perversion auf 
selbigem Gebiet. Das kommt zwar in etwa hin, letztlich, aber eigent-
lich umfäßt sie alles, was wider die Aufklärung, Sage, Unterrichtung 
oder Erziehung agiert, und deshalb vor allem den Wort~ oder Ehe-
bruch. Unzucht ist einfach nur die Vernachlässigung der Zucht und 
der Zuchtwahl oder entsprechender Überlegungen, indes der sexuell 
Unbefriedigte unter entsprechendem Druck (auch „Sehnsucht“ od. 
„Verlangen“) recht voreilig und „notgeil“ seine Wahl trifft, also eine 
Entscheidung, die er nach notdürftiger Befriedigung nicht mehr län-
ger  akzeptieren  kann  und  deshalb  auch  baldigst  widerruft  − oft 
schon am nächsten Morgen seiner geistigen Umnachtung. Der Part-
ner  oder die  Partnerschaft  paßt  ihm dann doch nicht  in  jeglicher 
Hinsicht – zumindest nicht in solcher Nähe und Konsequenz, wie er 
diesen dann schon leiblich nachgekommen war. Mit der selben Spal-
tung zwischen dem, was der Leib will (Verringerung räuml. Distanz 



zum  Nächsten;  eine  Umarmung)  und  dem,  was  das  Herz  oder 
„Hirn“ will (Verringerung mentaler Distanz  zum Nächsten und dau-
ernde Nähe; ein Lob und ein Gelöbnis) geht der Spaltsinnige dann 
auch die Erziehung seiner ungewollten Kinder an − wenn überhaupt 
(!)  − und so werden auch aus diesen,  so oder so, wiederum sehr 
„liebesbedürftige“  Erwachsene,  welche  diese  >Liebe< alias  >Ver-
ständnis< (ahabah / agape!) mitsamt dem zugehörigen >Vertrauen< 
(↔ Treue / engl.:  true;  try /  tragen /  trügen ...) nicht in ebendem 
Maße zu geben,  wie  zu  verlangen bereit  sind.  In  dieser  Hinsicht 
bleiben sie infantil, denn >ungezogen< (↔ Unzucht). Nötigenfalls − 
denn  „notgedrungen“  im  wahrsten  Sinne  des  Wortes  − gibt  der 
Treulose auch genauso voreilig wie leichfertig sein >Liebes~ und 
Treueversprechen<,  wenn  an  eines  Treuen  Liebe  und  Zuneigung 
nicht  anders  heranzukommen  ist,  und  insofern  betrügt  er  diesen 
schon mit ebendem Satzte, mit welchem er verspricht, was er bereits 
zahlreichen anderen Nächsten („Geliebten“) schon gegenwärtig und 
in  Vergangenheit  nicht  entgegenzubringen  wußte,  nämlich  >Ver-
ständnis< für dieses oder jenes Nächsten Eigenartigkeiten.  In der 
Regel werden solche geheuchelten Versprechen auch lieber im Ge-
heimen gegeben, also unter Ausschluß der Öffentlichkeit und vor al-
lem unter Ausschluß von „Trauzeugen“, denn die Vorstellung (ei-
gentl. Tatsache!), dass sich schon bald bis zum Über-übernächsten 
herumgesprochen hat, dass man bislang schon bald zwei Dutzend 
solcher Versprechen gegeben und gebrochen hat,  macht alle  gute 
Hoffnung so ziemlich  zunichte.  Den Wort~  oder Ehebrecher  will 
freilich niemand zum Vater oder zur Mutter, also auch nicht zum Va-
ter  oder  zur  Mutter  gemeinsamer  Kinder,  denn  wer  schon  selbst 
nicht  mehr  weiß,  was  er  will  oder  worauf  es  wirklich  ankommt, 
kann Kinder in dieser Hinsicht nur verrückt machen. Krasser: Ge-
genüber  Huren  bekommt  der  Mann  nur  schwer  einen  hoch,  und 
zwar umso schwerer, je mehr er den Betrug realisiert. Das Treuever-
sprechen: „Ich liebe dich“ dient außerdem mehr der Beruhigung und 
Versicherung desjenigen, der es gibt, denn beunruhigend ist allem 
voran  die  Idee,  der  andere  hätte  noch  kein  Vertrauen  gefaßt  und 
noch nicht ganz begriffen, was man ihm zu geben bereit ist.  Das 
Treue~ oder  Liebesversprechen  soll  den  Geliebten „informieren“ 
(sogar  „manipulieren“)  denn  wenn  nicht,  dann  wäre  es  ja  auch 
schon vollends überflüssig. Hat man dieses Versprechen aber einmal 
gebrochen, dann dominiert natürlich die Idee, dass es seinen Zweck 
gar nicht erfüllen kann und völlig wert- und wirkungslos ist, also 
eben keineswegs informiert.  Es dominiert dann vielmehr die Idee, 
daß sich Meinungen und Urteile ändern, denn vor allem das hat man 
sich mit dem eigenen Wortbruch selbst schon bewiesen. Von da an 



gibt es keine Beruhigung und keine „Befriedigung“ mehr, und auch 
keine Möglichkeit sich solche selbst zu verschaffen. Man beurteilt 
von da an jegliche Einflußnahme, Mitteilung oder Wirkung auf den 
Anderen ganz folgerichtig  für  brüchig und nichtig (d.h.  für  nicht 
vorhanden).  Man verliert damit den Glauben an die Existenz einer 
„Brücke“  zwischen  den  Gedanken  des  eigenen  und  des  anderen 
Kopfes,  also den Glauben an einen echten oder dementsprechend 
wirksamen (wirklichen) „Kontakt“ zwischen den Herzen. („Kopf“ = 
Herz; Sitz des Mutes und der Vermutung od. Mutmaßung ↔ „hirzni-
jan“/ Hirn) 

Für  den  „Akt  der  Zeugung“,  den  sexuellen  Konakt  (d.i.  der 
„sachliche“, also der leibliche Kontakt.) oder „Zeugnisse der Zunei-
gung“ kommen nur zwei Motive in Betracht, wobei das Hauptmotiv 
durch die „Preservation“ (≈ „Verhütung“) wissentlich umgangen, re-
spektive  ausgeblendet  worden  sein  kann.  Als  ein  Nebenmotiv ist 
dann nur noch der Wunsch übrig, tätlich noch wenigstens soviel Ge-
schick an den Tag zu legen (zu demonstrieren), wie es die Karnickel 
haben, und überdies die Achtung vor sich selbst nicht völlig zu ver-
lieren.  Diese  Achtung  ginge  nämlich  in  der  Tat  restlos  verloren, 
wenn man in Sachen „Erziehung“ (inkl. Zeugung!) nocht nichtmal 
den „tierischen“ Mindestanforderungen nachzukommen wüßte. Um 
sich von diesem peinlichen Verdacht zu befreien oder freizuhalten, 
bleibt der Treulose oder Zweifler beständig auf der Suche nach „se-
xuellem Kontakt“ wenn auch noch immer in der Überzeugung, den 
kulturell höherstehenden Anforderungen nach wie vor nicht zu ge-
nügen: „Ich fühle mich den Erfordernissen einer Aufzucht und Er-
ziehung von Kindern noch nicht gewachsen ...“. Das erklärte dann 
auch, weshalb sich selbst unter Beibehaltung sexuell exzessivstem 
Verkehr  keine  wirkliche  „Befriedigung“  des  Intellekts  einstellen 
kann. In der Tat fühlt sich die oder der Betroffene geistig „zurückge-
blieben“ –  zumindest jedoch, rückständig – und eben das zeugt von 
einem ganz erheblichen Mangel an Gott~ und Selbstvertrauen.  Man 
sagt wohl nicht ganz umsonst, dass nichts so erotisch ist wie Erfolg. 
Ein persönlicher Erfolg schaft Selbstvertrauen und Selbstsicherheit, 
und insofern auch die ersehnte „Befriedigung“. Einer anderen Insti-
tution als der des Intellektes verlangt aber ohnehin nicht nach Be-
friedigung, da neben dem Intelekt nur noch der Leib ist, und diesen 
lediglich nach Essen und Trinken verlangt,  aber genaugenommen 
noch nichtmal nur danach, denn „Leib“ bleibt so oder so „Leib“  − 
ob nun tot oder lebendig, verhungert oder verdustet, oder am Stück 
oder in Stücken. Will sagen: Den Leib verlangt nach gar nichts − nur 
den Intellekt verlangt nach Befriedigung, und der will eben nur des-



halb essen und trinken, um missionieren zu können (↔  die Lehr-
pflicht des Älteren gegenüber den Jüngeren) doch für dies genügt 
nicht allein der Pflichteil des Tieres – das „Rammeln“ etwa –  denn 
der zeugt nur abermals  Tiere (↔ engl.:  tear /  sire /  sure /  door / 
dear; dt.:  Tür / Zier / Dauer / Teures ≈ gestaltete u. selektierte, ex-
emplarische  Leiber).  Aufgrund  dieser  heutzutage  allerhöchst  un-
glaubwürdig  scheinenden Argumentation  und  Begründung,  werde 
ich der „Psychosomatik“ des menschlichen Befindens ein relativ ei-
genständiges (besonderes) Kapitel widmen. Dort erhellt sich dann 
auch der unmittelbare und mittelbare Zusammenhang zwischen ei-
nem gesundheitlichen Zustand der Person und ihrer Einstellung ge-
genüber dem anderen „Geschlecht“. 

Der Mutter des verstorbenen Kindes ist selbst nach Sterben zu-
mute, jedoch nicht etwa deshalb, weil nun ohne dem Kind schwerer 
zu leben sei, sondern weil sie in dem Verlust des Kindes − gepaart 
mit dem Unvermögen, zu bergreifen, warum es sterben mußte − ein 
eigenes, mentales Versagen vermutet, an welchem sie ohnehin ster-
ben, also vollends versagen müßte. Wem zum Sterben zumute ist, 
dem ist lediglich nicht danach zumute, die Stunde des natürlichen 
Todes abzuwarten. Die Lebensmüde will sich mit dem Gegenstand 
dieser Drohung abfinden, und zwar sofort, denn die Ungewissheit in 
Bezug auf den Umfang und Inhalt der noch verbleibenden Zeit, be-
tont ihre Ohnmacht nur noch ein weiteres Mal. Das heißt, die ei-
gentliche  Drohung mitsamt  dem Schmerz  resultiert  aus  der  Ohn-
machtsidee, die sich jedoch immer nur derjenige einhandelt, der sich 
mit  dem exemplarischen Leib zu identifizieren versucht war,  und 
schließlich „allein“ einem allmächtigen und allwissenden Univer-
sum  gegenübersteht.  „Sünde“  ist  jedes  Argument,  das  für  diese 
(Aus~)Sonderung oder  Sonder-stellung des exemplarischen Leibes 
argumentiert, denn deshalb heißt sie auch so, wie sie heißt. Der Ver-
such, „allein“ hinter das Rätsel der Wahrnehmung und seiner Inhal-
te zu gelangen − ohne Lehrer, Lehre oder Legende − also unter Aus-
schluß des überlieferten Wortes, des Kontextes oder des Wissens, 
führt letztlich in die absolute Ohnmacht und Ungewissheit der Isola-
tion, jenseits aller Erkenntnis vom Zusammenhang >Guss<. Der Lo-
gos ermächtigt zwar auch noch den Vereinzelten dazu, den  Slang 
alias „Schlange“ zu überwinden und das überlieferte Wort ganz feh-
lerfrei zu entschlüsseln, aber er ermächtigt ihn nicht dazu, noch in-
nerhalb seines befristeten Lebens eine Überlieferung vergleichbaren 
Gehaltes zu erfinden. Wenigstens für dies ist er auf ein Auskommen 
mit denen, welche die Überlieferung aufbewahren, unterrichten und 
weitertragen angewiesen, und dass die Ansammlung der Erfahrung 



in Etappen oder Generationen (~wechsel) verläuft,  hat einen sehr 
guten Grund. Das Elend besagter Mutter resultiert allein aus ihrem 
Bruch  mit  dem  Gelöbnis  ihrer  Vorfahrenschaft,  welcher  einem 
Bruch mit dem anderen Geschlecht identisch ist, denn das ist eben 
nicht der Mann, sondern die Mannen (↔Männin). Den Bruch hatte 
sie schon mit dem Augenblick vollzogen, da sie dazu überging, ihr 
vermeintlich eigenes Kind mehr zu lieben als andere, und diesem 
den Vorzug zu geben. Das ist zwar „normal“ oder „natürlich“, aber 
demnach ist dann auch der Schmerz nicht ein „unnatürlicher“ oder 
„unverdienter“ zu schimpfen, sondern ebenfalls ein ebenso natürli-
cher wie normaler. Ungerecht ist die Bevorzugung Einzelner gegen-
über Allen, und wenn das normal ist, dann ist auch der Schmerz aus 
dem Verlust  des  Bevorzugten  normal!  Die  elende  Mutter  dachte, 
dass sie die Kinder der anderen Mütter nichts anginge, und noch we-
niger die Kinder anderer Länder. Das ist ein Denkfehler, und genau 
nur der macht den Schmerz. >Fühlen< kommt von >Fehlen<, und 
das Nomen >Schmerz< geht auf den Imperativ >merke!< zurück – 
er ist eine S-erweiterung des „Merkens“, beziehungsweise, des Mar-
kes. Je größer der Fehler, desto größer das Gefühl oder Gefälle, und 
zwar jeweils nur in eigener Sache. Der eigene Schmerz verweist im-
mer nur auf den eigenen Fehler  − nicht etwa auf den Fehler oder 
Wortbruch eines Anderen. Es gibt keine Anderen! Jeder Menschen-
sohn ist eines Menschensohnes „Nächster“, Schwester oder Bruder, 
und alles, was der eine dem anderen tut oder antut, geschieht in ei-
nes einzigen Menschen eigener Sache und Angelegenheit. Da ist nur 
ein  einziger  Mensch,  und  wer  aus  dieser  „Singularität“  (synm.: 
„Kirche“) auszuscheren versuchte, wird eben (vom Lauf der Dinge  
in „Person“) solange geschlagen, bestraft oder gequält, bis er wieder 
zu Sinnen kommt und einlenkt (↔ „metanoeite!“).  

Der  biologische  Fachausdruck  >Reizpotentialdifferenz<  ist  im 
übrigen ebenfalls nur ein Synonym des Fehlers oder Gefälles, wenn 
auch ein ganz ausgesprochen redundantes und dämliches Synonym, 
denn es sind sich schon die drei Vokabeln synonym, aus denen es 
sich zusammensetzt. Der >Reiz< ist mit dem >Riß< und der >Reise< 
verwandt, und das >Potential< ist mit der >Posse< und dem >Bass< 
(↔ besser / böse / Busen / Pate / Pause) verwandt, die sich allesamt 
synonym zum Begriff  vom „Betrag“  (≈Differenz)  postiert  haben. 
Ein Reiz und eine Reizpotenzialdifferenz sind ein und dasselbe  − 
ihre  Unterscheidung entspringt  eines  Pseudobiologen Spaltsinnig-
keit, und die ist dann auch dieselbe, die einem Physiker das Atom 
spaltbar erscheinen läßt, die Kraft in vier verschiedene Kräfte geteil, 
oder einen Linguisten das >Wort< in einen Signifikanten und einen 
Signifikaten geteilt auffassen läßt. Zwei von den vier physikalisch 



unterschiedenen Kräften verstand der Physikus wieder zu vereinen, 
but all the kings horses, and all the kings men, couldn't humpty-
dumpty put together again. ( „Alice in mirrorland“). 

m          n          o          p

In dem Kapitel fanden nun verschiedene Themen und Thesen zuein-
ander, die nicht allesamt auf gleichengem Raum erschöpfend darge-
stellt, erklärt oder besser begründet werden konnten. Das vorliegen-
de Werk bietet aber ausreichend Platz und Gelegenheit, um zu aller 
nötigen Ausführlichkeit jedem einzelnen ein eigenes Kapitel zu wid-
men. In einem flüchtigen Aufriß jedoch, sollten sie dem Leser schon 
auch im Vorfeld ansichtig gemacht worden sein, um Ihm rechtzeitig 
zumindest eine Ahnung davon vermittelt zu haben, was ihn jenseits 
aller Erläuterung zum Gottesbeweis erwartet, und wie sich dessen 
Miß~  oder  Ge-lingen  auf  alle  sonstigen  „Befindlichkeiten“  eines 
Menschen auswirkt. Aber immerhin: Die Erörterung des etymologi-
schen Momentes jeglicher Aussage oder Behauptung ist hier im we-
sentlichen zu Ende gebracht und harrt für alles weitere nur noch ih-
rer  Anwendung  und  des  eigentlichen  Beweises  ihrer  selbst:  Der 
vorzeitige Tod dessen, der das Moment ignorierte, und der deshalb 
nicht hier und nicht von mir zu erbringen ist, sonder von ganz allei-
ne kommt, aber dann nur noch den Hinterbliebenen zur Warnung 
dient. In der Warnung liegt allerdings der ganze Witz des Todes − al-
lein dass dieser droht, und schon allein diese Drohung schmerzlich 
erfahren wird, verleiht den ansonsten nur illusorischen Inhalten ei-
ner Wahrnehmung ihre „Unabdingbarkeit“. Es kann ja sein, dass die 
Welt und ihre Luft, die ich atme, in irgendeinem esoterisch völlig 
bekloppten Sinne, nicht „real“ ist − nur „ein Traum innerhalb eines  
Traumes“  − aber  nicht  illusorisch,  sondern  ganz  außerordentlich 
echt ist die banale Tatsache, dass der diesbezügliche Zweifel oder 
Traum mit demselben Augenblick beendet ist, da sich der Zweifler 
einer Fürwahrnehmung der Wa(h)re >Luft<, >Wasser< oder >Brot< 
konsequent verweigerte, oder diese Wahrnehmung anderweitig ter-
miniert werden würde. Durch die Existenz eines unaufhaltsam na-
henden und schließlich in jedem Falle eintretenden Todes ist sie nun 
in der Tat und völlig gewiss terminiert  − das macht die Ware wahr 
und die Welt „real“. Am Ende verunmöglicht sich der Zweifel wie 



von selbst, weil der hier so viel diskutierte Tod, Deut oder Theos al-
lem Zweifel das Leben verweigert − das Leben, das Loben und die 
Liebe − und zwar vor allem dann, wenn der Zweifler auch mal „tät-
lich“ so viel Mut besäße, seinen Zweifel ganz konsequent auszule-
ben, und eben nicht bloß großartig in die Gegend posaunte. An der 
Existenz Gottes kann man gar nicht wirklich zweifeln − nicht tätlich 
konsequent  − sondern allenfalls daran, dass des Lebens allererste 
Voraussetzung gerade mit dem Inhalt des Nomens >Gott< in Eins 
falle. Man kann auch daran zweifeln, dass die >Tat< und der Lauf 
der Dinge ein und dasselbe sind, aber wer an der Wirklichkeit diesen 
Laufes zweifelt, ist entweder sofort „weg vom Fenster“, oder fängt 
sich zumindest eine handfeste  Rennschelle in Gestalt eines gebro-
chenen Beines, verbrannter Finger oder in Form eines Bußgeldbe-
scheides wegen zu schnellen Fahrens oder falschen Parkens ein − je 
nach dem wie unangebracht und weitreichend der Zweifel war. 

Doch Vorsicht: Auch nur der Zweifel an der Synonymität der 
beiden Ausdrücke >Gott< und >Tatsache< oder >Guss< und >Lauf 
der Dinge<, indiziert bereits ein mortales Moment auf Seiten des 
individuellen Denk~, Urteils~ oder Rechtsprechvermögens. Er ver-
weist auf einen Denkfehler, der in seinem angestammten „Oberstüb-
chen“  leicht  zu  einer  Folgefehlerfolge  mit  tödlicher  Konsequenz 
auswächst. 

Dass man an die Existenz desselben trotzdem nicht glaube, ist 
mittlerweile ebensoleicht dahingesagt wie der Satz, demzufolge man 
allerhöchst selbst der Kaiser von China wäre − und geschworen oder 
behauptet ist das nach heutiger Auffassung von dieser beiden Verben 
„eigentlicher Bedeutung“ grad ebensoleicht, da man für eine falsche 
>Be-hauptung< inzwischen und allem Anschein nach,  nicht mehr 
wie  einst  (als  das  Verb  noch  seinen  Sinn  vertrat),  >ent-hauptet< 
wird.  Unter  solch vermeintlich  milderen Voraussetzungen hat  das 
ganze Pallaver eines Ungläubigen aber auch nicht mehr nur den all-
ergeringsten Wert − was er da gelobte oder nicht gelobte, bezweifel-
te oder nicht  − wäre dann auch schon vollends uninteressant, und 
ohne jeden Belang, da er ja auch schon für den alleroffensichtlichs-
ten Blödsinn nicht mehr belangt werden würde. Glaubensfreiheit ist 
Narrenfreiheit − das ist die Freiheit, auch den totalen Blödsinn ganz 
unbehelligt unterrichten zu dürfen − es sei denn natürlich, man stün-
de gerade als Zeuge vor Gericht und wäre darauf vereidigt worden, 
die Wahrheit zu sagen, die ganze Wahrheit, und nichts als nur diese. 
Da  wiederum,  könnte  einen  die  Nutzung  solcher  Freiheit  in  den 
„Knast“ und / oder unter ärztliche Aufsicht zitieren, obwohl noch 
nicht einmal der vermeintliche Richter dazu in der Lage ist, die gan-



ze Wahrheit zu sagen. Wüßte dieser die ganze Wahrheit zu sagen, 
dann bräuchte er ja auch nicht erst noch lange die Zeugen zu ver-
nehmen.

Die  ursprüngliche  Bedeutung  des  Verbums  >Wissen<  deckte 
sich einst  vollständig  mit  der  ursprünglichen  Bedeutung des Ver-
bums >Wetten<, da dies nämlich ursprünglich auch ein und dasselbe 
Wort war, und lediglich in drei Dutzend verschiedenen Mundarten 
(„Dialekte“ od. „Saugoschen“) drei Dutzend verschiedenen Sprech-
weisen unterworfen war. Über den Ausdruck >Wetten< kommt das 
>Wissen< allerdings auch mit dem >Geloben< überein, doch das se-
hen wir uns nun besser im nächsten Kapitel genauer an, denn da ge-
rät  die  „Naturwettenschaft“  mitsamt  dem  Urheber  des  saloppen 
Spruches:  „Glauben  heißt  nicht  wissen“,  in  das  Licht  erheblich 
gründlicherer Beleuchtungsmethoden. 

                                                                 
 
       Der gelehrte Widerspruch und das jüngere Märchen 

von der Aufhebung der Todesstrafe

Da ich ebenfalls in der idiomatischen Sprache „Kauderwelsch“ 
erzogen und unterrichtet  worden  bin,  ist  mir  natürlich  sehr  wohl 
klar, wie der berühmte Satz Darwins gemeint ist,  demzufolge der 
„Gleichgesinnte“ und die Spezies „Anhängsel“ auf einen gemeinsa-
men  Vorfahren  zurückgehen,  zumal  seine  Kollegen  ja  auch  so 
freundlich  waren,  die  entsprechenden  Lehrbücher  reichlich  mit 
anschaulichem  Bildmaterial  zu  Illustrieren,  damit  bezüglich  der 
Inhalte  solcher Nomen wie >Mensch< und >Affe< keine Mißver-
ständnisse aufkommen konnten. Ich muß gestehen, dass ich sogar 
selbst restlos davon überzeugt bin, dass Darwin und Haeckel hin-
sichtlich dessen was sie mit dem Satz gemeint haben, vollkommen 
richtig lagen, nur halt nicht hinsichtlich dessen, was sie wortwörtlich 
sagten und unterrichteten . 

Ganz gewiss ist der „Menschensohn“ ein Nachfahre des Men-
schensohnes, und dieser wiederum ein Vorfahre des nächsten Men-
schensohnes, denn es zeugen ja auch die  Hühner und die Schafe 
immer nur wieder Hühner und Schafe, und zwar selbst dann, wenn 
diese über eine größere Generationenfolge hinweg allmählich ihre 
Gestalt änderten, denn welcher Gestalt diese oder jene Kreatur ist, 
geht ja (auch laut de Saussure!) nicht schon allein aus dem Namen 
hervor. Dass aber der „Mensch“ aus seinen Vorfahren hervorgeht, 
hatte ich mir auch so schon gedacht, und zwar bereits in einem Al-



ter,  lange bevor mir  zum erstenmal etwas von einer  „Evolutions-
theorie“ zu Ohren gekommen war, und ich noch nicht einmal selbst 
eine allzugroße Ähnlichkeit mit meinen Eltern erreicht hatte. Man 
hieß mich trotz deutlich geringerer Körpergröße und anderem Ge-
sicht „Mensch“, was ja nun vermutlich nur damit zu erklären war, 
dass die Gestalt mit dem Namen nichts zu tun hatte, und sich eher 
danach richtete, aus wessen Gestalt die neue hervorging. Es hießen 
ja auch nicht alle Charlott oder Herbert, die einer Charlott oder ei-
nem Herbert zum verwechseln ähnlich sahen, und selbst das Din-
gens  mit  dem  Namen  „Haus“  konnte  schon  zu  meiner 
Kleinkindeszeit  in  Gestalt,  Größe und Ausstattung ganz erheblich 
variieren,  ohne den Namen zu ändern.  Das heißt,  wirklich neu  − 
denn völlig aus der Luft gegriffen und bloß „erfunden“ − ist an der 
Evolutionstheorie lediglich die Idee, den Gestaltwandel aller Vorfah-
ren einer Spezies, mit einem „Namenswandel“ einhergehen zu las-
sen,  und den  >Vorfahren  des  Menschen< (!)  nicht  abermals  
Mensch zu nennen, sondern >anders als Mensch< (!), und das er-
scheint mir nun doch wohl völlig zu recht äußest merkwürdig bis 
ganz und gar unausgegoren. Vor allem wird dabei nur deutlich, mit 
welch trügerischen Verifizierungsmethode da gearbeitet wird − näm-
lich mit der Methode einer mit der zu beweisenden Behauptung ein-
hergehenden Umdefinierung der für  die  Behauptung verwendeten 
Vokabeln. Es wird also nicht etwa >bewiesen<, dass die Behauptung 
zur Sache paßt, sondern einfach nur >behauptet<, dass sie zur Sache 
paßt,  indes  die  dafür  herangezogenen Vokabeln,  beziehungsweise 
„Idiome“, halt genau soweit ihr Signifikat ändern müssen, bis die 
Behauptung mit der Sache übereinkommt, und allein diese bloß ein-
gebildete Übereinkunft soll dann die „Verifizierung“ der Aussage, 
und anhand anatomischer Vergleibarkeiten bewiesen sein. Schraube 
locker? Ich meine, Charles Darwin kann seine Kinder und Haustiere 
freilich nennen wie er will, aber >bewiesen< ist mit seiner Vorstel-
lung von „Beweisführung“ daran gar nichts, und folglich kann ich 
meine Kinder und Haustiere ebenfalls so nennen wie ich will, und 
genau das Gegenteil behaupten: „Der Mondschein ist ein Schwager  
des Kugelschreibers“ − das vorgelegte Beweismaterial: jede Menge 
Popcorn! Das Popcorn hat zwar mit der Aussage nichts zu tun, aber 
solche  kleinen  Denkfehler  scheinen  ja  nun in  einer  Naturwetten-
schaft überhaupt keine Rolle zu spielen, und außerdem wäre nöti-
genfalls auch das Nomen >Popcorn< ganz schnell umdefiniert.  

 Pantoffeltierchen ist Pantoffeltierchen, aber dasjenige Tierchen, 
aus dem der „Affe“ hervorging, war schon in der Gestalt des zeitge-
nössischen Pantoffeltierchens ein „Affe“, denn ein „Vorfahre“ des 
Affen, und allein auf die Wahrung der „Wandlungslinie“ (≈Ahnen-



reihe) kommt es doch wohl an, wie ich meine − jedenfalls im Rah-
men einer vernünftigen „Abstammungslehre“, nicht wahr! Die Dar-
win’sche  Abstammungslehre  ist  somit  zumindest  nominal  oder 
„terminologisch“ eine Falschaussage, aber auch in der ursprüngli-
chen Annahme, mit dieser die mosaische Lehre „Genesis“ widerle-
gen zu können, grundfalsch. Somit ist auch diese Lehre nur eines 
von vielen Zeugnissen dafür, dass eine Infragestellung der Existenz 
eines Gottes oder Schöpfers immer nur von geistig oder „pädago-
gisch“  minderbemittelten  Wissenschaftlern  herrührt,  beziehungs-
weise  mit  einer  solchen  Minderbemittelung  einhergeht.  Nicht  in 
jedem Falle ist ein solches Zeugnis so dermaßen offensichlich oder 
direkt gegen die Schöpfungslehre gerichtet, aber angesichts der Tat-
sache,  dass  dererlei  Zeugnisse  immer  auf  dem Denk~  und  Deu-
tungsfehler  beruhen,  sind  sie  allesamt  immer  direkt  gegen  Deus 
gerichtet, also >Blasphemie< oder >die Schändung des Mittels der  
Überlieferung von Erfahrung<, und somit ein Verrat an des Men-
schen allerhöchstem Gut  − der Verrat an diesem Gut heißt „Hoch-
verrat“.   

Mit  an  Sicherheit  grenzender  Wahrscheinlichkeit  entwickelte 
sich die Gestalt aller inzwischen formal und funktional stark diver-
gierten tierischen und pflanzlichen Kreaturen, aus einem einzigen 
oder nur wenigen gemeinsamen Zellstämmen, und ist auch nach wie 
vor einem  mehr  oder minder kontinuierlichen Gestaltwandel unter-
worfen, welcher vermutlich noch viele weitere „Arten“ hervorbrin-
gen  wird.  So  gesehen  ist  gegen  die  >Evolutionstheorie<  meines 
Erachtens, überhaupt gar nichts einzuwenden, denn es ist auch in 
der „heiligen Schrift“ keine Textstelle zu finden, welche dieser Idee 
oder  Tatsache  widerspräche  oder  mit  welcher  behauptet  worden 
wäre, dass die ganze kreatürliche Vielfalt mit einem einzigen göttli-
chen  Streiche  und  dann  in  Gestalt  ganz  und  gar  unveränderlich 
erschaffen worden oder dagewesen wäre. Allerdings muß man dabei 
auch  sehen,  dass  ein  >Guss<  rein  logisch  betrachtet,  gar  nicht 
anders kann, als alles in einem einzigen Streich zu erschaffen, da ja 
hinsichtlich der infinitiven Natur solcher Infinitve wie >gestaltwan-
deln<,  >erschaffen<,  >gießen<  oder  >schöpfen<  keine  tätliche 
Unterbrechung unterzubringen ist, sodass womöglich von mehreren 
Streichen oder Güssen gesprochen werden könnte. Es ist die ganze 
Schöpfung von Anfang bis Ende ein einziger Streich oder Zug – 
ganz und gar unabhängig davon, wie lange sie dauerte oder noch 
andauert – indes die Vorstellung von einer irgendwie unterbroche-
nen oder mehrteiligen Evolution ja nur auf dem ganz enorm tief ste-
henden  Intellekt  oder  Urteilsvermögen  idiomatisch  und  häretisch 
argumentierender Pseudowissenschaftler  steht,  die  aus  ganz  uner-



findlichen  Gründen  davon  ausgegangen  waren,  dass  das  Nomen 
>Tag<  soviel  wie  „24  Stunden“  bedeute,  und  eine  sechstägige 
Schöpfung infolgedessen nach  144 Stunden gelaufen sein mußte. 
Der  Laie  macht  sich  gar  keine Vorstellung davon,  wie unendlich 
dumm so ein Möchtegernwissenschaftler tatsächlich ist, und wieviel 
menschliche Einsicht und „Empirie“ mit dem Augenblick verloren 
war,  als  ihm seine  Mutter  das Vokabular  der  Überlieferung nicht 
mehr nach Gebot deutete, sondern wider das Gebot. Wie lange dau-
ert denn eine >Tagung< oder der >Landtag< −  wie lange dauert ein 
>Bundestag<, und wie lange dauern drei Bundestage? Der Dreikä-
sehoch und Physikus weiß ja noch nichtmal allein im Sitzen zu pin-
keln, oder sich hierfür auch nur selbst die Hose aufzuknöpfen − im 
übertragenen Sinne. Das Nomen >Tag< bezeichnet überhaupt kein 
Zeitintervall, geschweige denn „24 Stunden“ oder „eine Umdrehung 
des Planeten, bezüglich seiner Stellung zur Sonne“. Dieser Blödsinn 
wuchs allein auf dem Mist früher Astronomen oder Astrologen, die 
sich vor Publikum gerne als die Wissenden aufspielten, und aus der 
selben Ecke stammt auch der Widerspruch, demzufolge der Mittel-
punkt der Welt, nicht der Mittelpunkt der Welt sei, denn der werte 
Herr  Koppernigk  (latin.:  „Nikolaus  Kopernikus;  *1473,  1543) 
wußte noch nichtmal, was die eigentliche Bedeutung des Nomens 
>Erde< ist. Das Nomen >Erde< bezeichnet nichts als nur den  „Mit-
telpunkt  der  Welt“  − aber  was  >Welt<  (←ahd.:  „wer-alt“)  heißt, 
wußte der Sterngucker ebenfalls nicht, denn genaugenommen wußte 
er so gut wie überhaupt nichts. Zu seinem Glück wußten das nun 
auch  etliche  seiner  Zeitgenossen  und  Kollegen  nicht,  denn  sonst 
hätte man ihn genauso wie  Giordano Bruno in Rom, auch in dem 
weit entlegenen Thorn, der Volksverdummung und des Hochverrats 
angeklagt, und auf dem Scheiterhaufen verbrannt.           

[Hier fehlt eine Überleitung oder ein Kapitel]
 

Das meinte ich mit >COITUS INTERRUPTUS<  − die Unter-
brechung des Verkehres zwischen den Geschlechtern, beziehungs-
weise die Unterbrechung des heiligen Bandes zwischen Leib und 
Seele, Körper und Geist oder zwischen dem Weib und seinem Mah-
nen. Wo sich Adam von der Mutter alles Lebendigen schiede,  da 
verschiede  der  ganze  Mensch,  denn diese  von Natur  aus  ebenso 
träge wie treue, die Gestalt und den einmal angenommenen Bewe-



gunszustand wahrende >Ware< oder Wahrheit (engl.: truth / trust ↔ 
trueness; dt.: Trost / Trotz / Draht / Tracht) alias >Evah<, ist keine 
geringere, als unser aller Mater, Mutter und Materie − eine von den 
zwei  ganz  gründlich  unterschiedenen  „Zuständen“,  welche  „die  
Fähigkeit, Arbeit zu verrichten“ annehmen kann  − deren „träges“ 
Moment  also.  Derselben  Fähigkeit  flüchtiges  oder  fliehendes 
Moment hingegen, hieß einst auch >Geste< (Bewegung, Wehe)  − 
daher der Ausdruck >Geist< − und kommt seinem Wesen nach, voll 
und ganz mit dem mahnenden, meinenden oder minnenden Moment 
überein,  da  allen  drei  Partizipien  die  Lautwuzel  des  >Machens  / 
Mögens< (↔  Macht /  Magen /  Magie /  Vermögen) zugrundeliegt: 
>mahen-(en)< (↔ manus / meine / mens / minne). 

Die ebenso eigentliche wie ursprüngliche Bedeutung des No-
mens >Geschlecht< bezieht sich ganz ausschließlich auf die einfa-
che(!) >Schlachtung< Adams, in welcher jedoch keine (vollständi-
ge) „Scheidung“ zu sehen ist, sondern die von dieser Scheidung ge~ 
oder  unterschiedene  „Unterscheidung“,  denn  Adam  − ehemals 
„Adamas“  (noch  älter:  „adiamantis“)  − ist  schon  namentlich  der 
„Unteilbare“, so auch der  Unmitteilsame und der  Unbezwingbare, 
also nicht wirklich zu spalten, zu teilen oder zu scheiden  − auch 
nicht zu töten oder zu täuschen (↔ tosen / tausend).  Aber nichtsde-
stotrotz ist das allmächtige „Urteilsvermögen“, also das Vermögen 
schlechthin, in der Lage, die beiden grundsätzlich verschiedenen Er-
scheinungsarten („Bilder“!) desselben zu „unter-scheiden“ (und zu 
gliedern), und zwar auch von sich selbst (↔ Jah-we / Jeho-va), wo-
durch das vermeintlich „dritte Geschlecht“ hervortritt, also >ex-sis-
tiert< (lat.: ex-sistere ≈ trete heraus / hervor). Die sogenannte „Got-
teserkenntnis“  korrespondiert  daher  zumindest  semantisch  ganz 
unmittelbar mit eines Menschen „Selbstbewußtsein“ und „Selbster-
kenntnis“, womit immer auch die Gefahr verbunden ist, dass schon 
auch ein ganz ausgemachtes Rindvieh zu dem voreiligen Schluß ge-
langt, Gott zu sein, und annimmt, sich über den Willen aller anderen 
Rindviecher (zusammengenommen) hinwegsetzen zu können, was 
dann freilich nur zu dessen Verderben oder besseren Einsicht führen 
kann − je nachdem, wie weit es sich da vorgewagt hatte. Adam, re-
spektive seine Nachkommenschaft stirbt des Todes, ist aber nicht zu 
töten. Sein Sterben ist eine >Läuterung<, eine Katharsis, „Fegefeu-
er“ und eine Bußleistung oder Sühne, welche er mit der Zeugung, 
dem Leben und dem Tod seiner >Söhne< leistet − die Söhne sind die 
>Sühne<!   

 
Moses  unterschied  hier  lediglich  die  beiden  grundsätzlich  zu 



unterscheidenden  „Aggregatszustände“  des  „Wassers“  ober~ und 
unterhalb einer Feste, welches namentlich für den „Uater“ (Water) 
oder „Vater“ (↔ Phase / Pater / engl.: father)  als der „Wisser“, der 
Weissagende (↔  Patent) oder der Wissende und Urteilende steht, 
und  allem  Anschein  nach  genau  dem  entspicht,  was  heute  „die  
Fähigkeit, Arbeit zu verrichten“ (= energeia) genannt wird − jeden-
fall  sofern  nun  nicht  doch  noch  jemand  auf  die  glorreiche  Idee 
käme, das könnte der „Schöpfung“, einem „Schöpfungsvermögen“ 
oder einem „Schöpferwesen“ irgendwie wiedersprechen. Falls  wir 
dann aber mental soweit gediehen wären, dass wir unsere Schnür-
senkel auch schon bei Nacht oder ohne hinzukucken einigermaßen 
gut gebunden kriegen, und uns unterdessen auch schon das Bäuer-
chen zu verhalten wissen, dürfte das gesagte vorerstmal so stehen-
bleiben dürfen, und hingenommen werden. Auch, dass dasselbe nun 
dennoch einem Physiker oder Chemiker widerspricht, soll uns nicht 
weiter verwundern, denn grad ebensowenig wie der Komiker, weiß 
auch der Chemiker nicht das Nomen >Wasser< wörtlich zu nehmen, 
oder während des deutlichen Gebärdens oder Deutens, seine zwei 
Zeigefinger bei sich zu behalten. Wasser fließt, aber das tut „Alles“ 
auch, sagte Heraklit (eigentl.: „Alles fließt“).         

Das Geschlechtsprinzip ist zunächst mal nur wörtlich zu deuten 
und bezeichnet daher ein sowohl  schlichtendes als auch „schlach-
tendes“ Prinzip, wobei der Ausdruck >Prinzip< lediglich klarstellt, 
dass  dem selben  Dingens  aller  denkbare  Vorrang  gebührt.  Es  ist 
genau das, was dem Zoologen ermöglicht noch wenigstens manch-
mal zwischen Oben und Unten oder zwischen Männchen und Weib-
chen zu unterscheiden  − auch wenn er das nun nicht ganz so macht, 
dass  es  zugleich  auch  dem  Verb  >schlichten<  vollends  gerecht 
würde, denn vereinfachen tut er zumindest mit seiner Unterschei-
dung des vermeintlich „biologischen“ Geschlechtes vom grammati-
kalischen erst mal gar nichts, also „schlichtet“ oder „schlachtet“ er 
da auch nicht ganz koscher.  

„Eßt nicht vom Baum der Erkenntnis ...“ heißt „Vergeßt nicht  
euer Gelöbnis“ – „vergeßt nicht die Namen oder das Wort, welches  
ihr mir gabt“ – und allein zu diesem Zweck ward Adam mit der 
Erkenntnis und Ansicht seines eigenen Fleisches bedacht, denn ohne 
ein besonderes Augenmerk für dieses, war die Wahrung des (schnell 
anwachsenden) Gelöbnisses nicht zu bewerkstelligen.  Wenn er also 
nicht auch äße, und zwar vom Umfeld − nicht etwa vom Herz, Hirn 
oder Zentrum  − dann bediente sich das Umfeld ganz unversehens 
auch des Zentrums, und zwar aus genau derselben Motivation her-
aus:  >Hunger<!  − ein  banales,  aber  nichtsdestotrotz  spürbares 



Gefälle in der Verteilung der Massen, denn auch dann noch immer 
mit >esse< (↔ Messe / Maß / Muße) verwandt.     

Der  Umlaut  >ü<  im  Nomen  >Lüge<  hingegen,  verdeutlicht 
einen „inhaltlichen“ Unterschied  zu den  Nomen >Lage,  Logo(s),  
Legung oder Legende<, und zwar macht er das im selben Sinne, wie 
das auch die Umlautung von >schon< zu >schön< bewerkstelligt, 
also „halbseiden“. Das heißt, der Umlaut verweist über die Tücke 
im lautlichen Detail auf die der bezeichneten Sache innewohnenden 
Gefahr der Verwechslung oder Täuschung, denn in der Tat ist man 
dem Schönen oder der Lüge ebensoleicht auf den Leim gegangen 
wie einer Täuschung, die ja nun ebenfalls kein echter (fürwahrge-
nommener) Tausch, und ebenfalls nur deshalb umgelautet ist. Täu-
schen meint  nicht  dasselbe wie Tauschen – auch hier  ist  das mit 
Hilfe eines Umlautes indiziert.

Von einer Schönheit könnte man leicht glauben, sie verweise auf 
einen irgendwie gearteten Vorteil − zum Beispiel den selektionsme-
chanistischen  Vorteil  einer  jungen  Frau  mit  den  entsprechenden 
„Kurven“ in der Gegend ihrer Hüfte oder Taille, welche man nun 
nur allzugerne mit der Theorie vom gebärfreudigeren Becken erklärt 
zu haben glaubt. Da nämlich, wäre man schon auf den tückischen 
Effekt einer Schönheit hereingefallen. Es darf daher auch nicht allzu 
sehr verwundern, dass die Theorie aus naturwissenschaftlicher Ecke 
kommt, denn gerade diese ist mit Theorien, welche gleich von hin-
ten bis vorne nicht aufgehen, am allerschnellsten bei der Hand − ge-
radezu voreilig. Dass etwas als >schön< empfunden wird, obwohl 
dabei keinem direkten Hinweis auf einen echten Vorteil nachgegan-
gen ist,  ist  >schon<(!) mindestens ebenso lange bekannt, wie der 
Umlaut alt ist, also gewiss um ein mehrfaches älter, als Charles Dar-
win heute tot. Der Intellekt jeden Ästhetikers ist völlig außerstande 
über die selektionsmechanistische Qualität dieser oder jener weibli-
chen oder männlichen Gestalt ein zutreffendes Urteil zu fällen. Die-
se Idee,  respektive Theorie,  ist  also vollkommen lächerlich,  denn 
wenn dem doch so wäre, dann müsste der Mann auch die Figur ei-
nes Karnickels geil finden, oder das besonders schmale Becken ei-
nes Reptils, denn die sind allesamt ganz enorm gebärfreudig, wen-
nauch  nicht  gerade  „empfänglich“  für  affenartige  Schwerenöter. 
Aber auch diese „Reserviertheit“ des Karnickels gegenüber mensch-
lichen Avancen wäre noch kein Argument gegen die Antithese, denn 
es ist auch davon nicht auszugehen, dass die weiblichen hominiden 
Becken nun bald immer breiter werden, weil der Ästhet in seiner 
Einschätzung desselben tatsächlich richtig läge und diesen weiterhin 
den  Vorzug einräumt.  Nicht  der  Ästhet  selektiert  oder  sucht  aus, 



sondern der Ästhet wird ausgesucht, und zwar nach Richtlinien die 
ihm vollends unbekannt sind, denn sonst stünde er ja auch schon 
jenseits aller Selektion, und trotzte ihr  − eine noch viel dümmere 
Idee.  

Die Eignung des ein oder anderen Kriteriums an weiblicher Ge-
stalt wird nach eben diesen „Unbekannten“ (Größen) selektiert, und 
erst angesichts des aktuellen Ergebnisses daraus, begreift der Mann, 
welchen Gestaltkriterien der  Vorzug zuteil  geworden ist.  Die  Ge-
staltkriterien welche sich am stärksten durchsetzen, sind logischer-
weise auch zahlenmäßig am stärksten vertreten, also am häufigsten 
zu  sehen  und  anzutreffen,  denn  ausgemerzt  wird  alles  andere  ja 
nicht erst ab morgen oder seit Neustem, sondern schon immer. Al-
lein das macht deren ganze „Vorzüglichkeit“ aus, die sie im Rahmen 
eines männlichen Dafürhaltens erreichen können. Sie  setzten sich 
am stärksten durch, und sind dann auch schon da und dort längstens 
und  am weitesten  verbreitet,  wo  der  einfältige  Mann,  in  seinem 
kläglichen Versuch, aus dem umfänglichen Angebot an figürlichen 
„Kuriositäten“ oder Abweichungen von der Norm schlau zu werden, 
erst noch lange kucken muss. Das heißt also, dass der kleine Ästhet  
in seiner Bewunderung der einen oder anderen Figur, Hüfte, Visage, 
Brust oder Frisur, lediglich feststellt,  was jemand anderes für das 
„beste“ hielt –  nämlich der werte Herr Selektionsdruck − allmäch-
tig, allwissend und allgegenwärtig. Was dir gefällt oder nicht gefällt, 
entscheidet der Lauf der Dinge, doch der Versuch, sich selbst zu-
gleich mit diesem und mit dem „Arsch mit Ohren“ zu identifizieren, 
kann nur in die Hose gehen, denn letzterer weiß auch dann noch so 
gut wie gar nichts, wenn er viel weiß.

 Ein Arsch mit Ohren wird noch nicht mal nur die Form oder 
Größe weiblicher Ohrläppchen wirklich „begründen“ können, ge-
schweige denn die Komplexität der ganzen Ohrmuschel, denn das 
hieße gerade ebenso viel wie dieselben auch schon vor Anwesenheit 
einer  mustergültigen Vorlage ganz eigenmächtig  zu  erfinden,  und 
zwar in ihrem Zusammenspiel mit allen Umständen, welchen diese 
Konstruktion sonst noch gerecht zu werden hat. Selbst der allergröß-
te Anatom wird mir kaum weismachen wollen, dass er die Gestalt 
des menschlichen Leibes auch nur annähernd vollständig begründen 
könne, geschweige denn neu erfinden, falls dieser nicht schon an-
derweitig  gefunden  oder  „geschaffen“  worden  wäre.  Folglich  ist 
auch schon überhaupt gar nicht davon auszugehen, daß der Laie nur 
anhand einer für erforderlich befundenen Gebärfreudigkeit auf die 
„Sollmaße“ oder Form eines weiblichen Beckens zu schließen ver-
mag. Dieser lachhafte Blödsinn konnte nur auf einem naturwissen-
schaflich-theoretischen Misthaufen gezogen worden sein, und auch 



nur auf einem solchen bis zu den heutigen Ausmaßen anwachsen. 
Nach den jüngsten Forschungen der Biologen spricht man ja auch 
von  einem  männlicherseits  bevorzugten  Hüfte-Taillen-Verhältnis, 
das in etwa „Fünf zu Acht“ (mind. 5:7) beträgt – dies wirke auf die 
meisten Männer am attraktivsten. Zum einen wird dabei aber über-
sehen, dass diese vermeintliche „Vorgabe“ eine ist, die auch schon 
von den meisten Frauen erfüllt ist – die Vorgabe entspricht also nur 
dem ganz gewöhnlichen, bereits gegebenen Durchschnitt – und zum 
anderen  ist  die  Vorgabe  hinsichtlich  ihres  theoretischen  Zweckes 
ganz und gar unbrauchbar, da sie ja das Höhenverhältnis ganz außer 
Acht läßt. Eine Frau, deren Schoß genau diesen Vorgaben entspricht 
– in einem gewissen Sinne vielleicht sogar noch überbietet (5:9 od 
4:7 „Wespentaille“) – kann immernoch enorm unattraktiv und fürch-
terlich entstellt wirken, nämlich immer dann,  wenn sich diese Aus-
dehnungen der Breite nicht im gewöhnlichen Abstand zueinenander 
und  nicht  auf  der  gewöhnlichen  Höhe  zwischen  Fußsohle  und 
Scheitel befinden. Die vertikal gemessene Körpermitte befindet sich 
für gewöhnlich ganz knapp über der Höhe des Bauchnabels. Wenn 
sich nun auf selbiger Höhe die maximale Hüftbreite findet, und ihre 
minimale  Breite  dort  zu  messen  ist,  wo sich  für  gewöhnlich  die 
Brüste oder die Schultern befinden, dann hat die Frau zwar des Bio-
logen Vorgaben erfüllt, wird aber trotz alledem keinen heiratswilli-
gen Mann für sich gewinnen, denn unter diesen Umständen sieht 
das populäre „Optimalverhältnis“ ganz ausgesprochen seltsam und 
auch dementsprechend abstoßend aus. 

Ergo:  Der  Zoologe alias  Biologe  oder Sexualforscher hat  die 
Verhälnismäßigkeit oder Proportionalität des Sexus (= Sache) gar 
nicht richtig erfaßt, hat keine Ahnung wovon er spricht, und redet 
nichts wie nur dummes Zeug daher. Die Sache verhält sich wesent-
lich komplizierter als sich der vermeintliche Schlaumeier das auch 
nur vorstellen kann, denn in die relevante Verhältnismäßigkeit spielt 
nun nicht nur auch noch das Tiefenverhältniss mit hinein –  siehe 
„Bantusteiß“, „Oberweite“ oder den vielerseits bewunderten Hintern 
einer „Jennifer Lopez“ (beindruckt vor allem wegen seiner besonde-
ren Ausdehnung entlang einer z-Achse) – sondern auch noch das der 
„vierten Dimension“, womit wir endlich und erstmalig in den Be-
reich  des  eigentlichen  „(Sach-) Verhaltens“  vorgedrungen  wären. 
>Verhalten< ist ein (substantiviertes) Zeitwort, und das gilt auch für 
das Nomen „Verhältnis“. Hier verhält sich ein Breitenquotient zu ei-
nem Höhen~ und Tiefenquotienten, wodurch quasi ein ganz neuer, 
dreidimensionaler  Quotient  entsteht,  und  eben  dessen  Inkarnation 
muß sich nun auch noch in der vierten Dimension verhalten, denn 
ansonsten verhielte er sich nämlich überhaupt nicht.  Zwei oder drei-



dimensionale „Körper“ existieren nicht, da auch das >Existieren< 
ein (substantiviertes) Zeitwort ist – und sie sind noch nichtmal nur 
„denkbar“, weil halt auch das Denken ein (substantivertes) Zeitwort 
ist, wodurch der gedachte Körper allein schon deshalb an Dimensi-
on  gewonnen  hat,  also  vierdimensional  ist.  Von  daher  frägt  sich 
dann auch, woran der Mathematiker überhaupt noch denkt, wenn er 
von dreidimensionalen Gebilden spricht, denn auch das ist schon in 
sich ein Widerspruch, also eine Falschaussage – sowohl ein Sprech~ 
als auch ein Denkfehler – und ich brauch wohl nicht noch extra zu 
erwähnen, dass er deren Existenz trotzdem für bewiesen und verifi-
ziert hält. „Was ist da los, Herr Albert Einstein?“

An der männlicherseits für den weiblichen Körper empfundenen 
Faszination,  ist  das  männliche Urteilsvermögen vielmehr insofern 
beteiligt, als freilich auch allein dafür schon einiges an Urteilskraft 
von Nöten ist, aus dem großen Haufen diverser kleiner Variationen, 
das Normativ oder das mustergültige Vorbild zu extrapolieren, denn 
im Detail ist das „Beste“ auf viele Frauen (u. Männer) verteilt, so-
dass sich das Gesamtoptimum (die Summe aller Detailoptima) doch 
wieder eher selten an einer einzigen Frau manifestierte,  und dem 
Ästheten schon beim Anblick der nächstbesten, also „auf’s mal“, ins 
Auge springen könnte. Worauf allein diesbezüglich der Selektions-
druck hinauswill, also was gefällt oder nicht gefällt, erkennt der Äs-
thet  zunächst  auch  nicht  angesichts  dessen,  was  bislang  noch  in 
größter Anzahl steht und den Vorzug genoß, denn das präsentiert 
sich wie schon angemerkt nicht innerhalb seines viel zu klein und 
jung (↔ eng) geratenen Blickfeldes. Er kann zunächst nur an einem 
vorläufigen  Bild davon laborieren,  welches über  längere  Zeit  hin 
ganz undeutlich bleiben muß, weil ihm auch der „Überblick“ nicht 
sogleich gelingt oder in die Tasche fällt. Erfreulich ist dem Manne 
nicht primär die Vorstellung, (vielleicht) einmal ein hübsches Fräu-
lein sein eigen nennen zu dürfen, sondern vielmehr die Entdeckung, 
endlich über das Vermögen zu verfügen, ein solches als dasselbe zu 
erkennen,  denn  „hübsch“  kann  es  nur  im Auge  eines  „Kenners“ 
sein, und nur Kenner sind Könner.  “Wiedersehen macht Freude“ – 
es ist im Grunde und immer bloß die (gelungene) Erkenntnis, wel-
che Freude macht, und auch nur die macht dem Mann das Fräulein 
zu einem „hübschen“ Fräulein. Was das ist, hängt sehr stark davon 
ab, was der Ästhet gesehen, ausgezählt und in Erfahrung gebracht 
hat. Sein Urteil ist Ergebnis und Erfolg eines Urteilsvermögens, und 
wie erniedrigend die Entdeckung des Unvermögens sein kann, er-
fährt  schon  das  zwölfjährige  Schulkind  welches  sein  eventuelles 



Unvermögen schon des öfterern vor versammelter Klasse an der Ta-
fel demonstrieren mußte. Daher ist auch so beschämend, beim Klau-
en erwischt zu werden, denn wie unvermögend oder „kindsköpfig“ 
muß man sein, um noch immer nicht das allereinfachste begriffen zu 
haben? Wird man nicht dabei erwischt, so entdeckt sich auch nicht 
das Unvermögen, die Untat zu erklären, zu begründen oder zu ent-
schuldigen. Wird man aber erwischt, dann wird über alle erträgli-
chen  Maße deutlich, wie sehr man in Erklärungsnöten steckt, und 
wie „kindisch“ man selbst noch im Alter von sechzehn, dreißig oder 
sechzig Jahren ist. Die Antwort fehlt einem da wesentlich schmerzli-
cher als  das diesen  Falles  beschlagnahmte  Diebesgut,  welches  in 
den meisten Fällen ohnehin nicht vielmehr als nur einen hübschen 
Büstenhalter oder zwei Tafeln Schokolade umfäßt. Wirklich „pein-
lich“ ist bloß die Verlegenheit um die Worte einer vernünftigen Ant-
wort auf die Frage, was man sich dabei gedacht hatte, denn da ent-
deckt sich Adams echte „Blöße“: Das nackte Unvermögen, welches 
einen dann ganz offenbar schon vor der Untat geritten hat, nämlich 
die allergrößten Zweifel bezüglich der Anwtort auf die Frage, wie 
man sich sogar noch mit Gewinn um diverse Werte, Wertgegenstän-
de oder Anerkennung „verdient“ macht. Wie peinlich! Wie peinlich 
und  erniedrigend,  selbst  unter  Anleitung  und  Vorbildern  von  so 
großer Anzahl und solch großem Talent zu Erläuterung und Erklä-
rung nicht  zu begreifen,  wie ehrliche Arbeit funktioniert.  Wie er-
niedrigend und peinlich, trotz eigenem und fremdem Verstand nicht 
zu wissen, wie man seine eigenen trägen Knochen auf trapp bringt 
und Spaß an der leiblichen Bewegung findet. Wie „be-schämend“, 
da noch immer nicht weissagen zu können oder zu wissen, was des 
Nomens „(die) Scham“ eigentliche oder vollständige Bedeutung ist. 
Wie viele Dumpfbacken glauben noch immer, das bezeichne unter 
Anderem auch ihr augenscheinliches „Geschlechtsteil“? 

     Im Nicht-kennen, Nicht-können oder in der Entdeckung eines 
Mangels im Unterscheidungsvermögen erfährt sich Ohnmacht und 
eine dementsprechende Frustration oder Depression. Im Unvermö-
gen ist man dem Tode bedrohlich angenähert, und im Gegenteil er-
fährt sich gesteigerte Lebenskraft und Lebenslust – die spichwörtli-
che Lust oder Kraft, „Bäume auszureißen“.Will sagen, die Euphorie 
des Verliebten erklärt sich allein aus der Erfahrung oder Entdeckung 
des eigenen Vermögens, Habens und Könnens oder (Er-) Kennens. 
Es sind also nicht wirklich zweierlei Voraussetzungen für nur eine 
Euphorie zu erfüllen (entdecken und bekommen), sondern allein das 
Zeugnis eigenen Könnens in Sachen „Selektion“ oder „Auslese“. In 
dieser fallen das Entdecken und Bekommen in Eins. Ein englisches 



Sprichwort lautet daher: „What you see, is what you get“ – „du be-
kommst, was oder wonach du (be-)greifst“ oder: „Haben heißt ka-
pieren“ (lat.:  habere ↔ capere). Der Oberbayer fragt nur: „Host‘  
mi?“, und zwar deshalb so kurz und bündig, weil er die vollständige 
Frage: „Hast du mich verstanden“ für zu redundant oder tautolo-
gisch hält. Die Frage: „Hast du?“, genügt vollauf. „Hast du es (auf-)  
genommen“ ist bereits eine Tautologie!

 Dementsprechend deprimierend ist also nur, nicht zu „wissen“, 
was man will – es weder zu wissen, zu finden oder zu erkennen. De-
primierend ist immer nur die eigene Unentschiedenheit, wenngleich 
eine solche auch nur von zu vielen und von fremder Warte angetra-
genen Argumenten für  und wider eine Entschiedenheit  provoziert 
worden sein kann. Argumente kommen grundsätzlich von fremder 
Warte – das ist also keine Entschuldigung, für die eigene Unfähig-
keit sich bezüglich des ebenso eigenen wie eigentlichen Zieles zu 
entscheiden. Die Unfähigkeit sich zu entscheiden oder das „Schöns-
te“, „Beste“ oder „Liebste“ zu ermitteln –  und zwar unwiderruflich 
–  ist ein Synonym der Ohnmacht, und Unentschlossenheit ist ein 
Synonym  der  Lähmung.  Die  Überzeugung  jedoch,  soeben  das 
Schönste entdeckt oder gesehen zu haben, zeugt von der Tüchtigkeit 
des eignen Intellekts oder Unterscheidungsvermögens –  nebst Ur-
teils~ und  Erinnerungsvermögen,  das  Vermögen  schlechthin,  also 
„Macht“, und somit ausreichend Grund zur Euphorie. Der letzten 
Ausführlichkeit zuliebe, soll nur auch noch formuliert werden, dass 
das Ziel seines Willens erkannt hat,  wer seinen Liebsten gesehen 
hat.      

Dass nun die weitestverbreitete weibliche Brustwarzenform nur 
im seltensten Falle  auch gleich auf der  weitestverbreiteten Brust-
form sitzt, und wo doch, da womöglich nicht auf weitestverbreitet 
üblicher Position, oder nur mit selten kleinem Brustwarzenhof, ist 
freilich allerhöchst irritierend, denn zugleich neigt so ein männliches 
Wunschdenken auch zu dem Vorurteil,  demzufolge besagte  „Vor-
züglichkeiten“ verdienter Natur sind und deshalb alle derselben Per-
son zufallen müßten. Wieviele weibliche und männliche Anfänger 
(„Jungster“) sind nicht noch immer der naiven Ansicht, alle denkba-
ren Vorzüge wie etwa auch materieller Reichtum, Schönheit, Güte, 
Zufriedenheit, Gesundheit und besondere Intelligenz bedingten sich 
gegenseitig und müßten infolgedessen auch stets in ein und dersel-
ben Person zusammenfallen? Solche Erwartungen im Rahmen fast 
allgegenwätigen Starkultes, bringen den Menschen in Konflikt mit 
den tatsächlichen Gegebenheiten, und so auch das männliche Vorur-
teil: Angesichts eines ansonsten in vielerlei Hinsicht gefälligen und 
„superdrallen“ Weibstückes, welches aber nun vielleicht ausnahms-



weise (trotzdem) stottert, lispelt oder schielt, kann dem Ästhet der 
Eindruck entstehen, dass selbst ein Schielen „gebärfreudiger“ ist als 
die normale Augenstellung. Es gibt Männer, die den Silberblick be-
sonders erotisch finden, und es gibt Männer, die den Überbiß oder 
überdurchschnittlich lange  Beine besonders  erotischer finden,  ob-
wohl (proportional) längere Beine ein Atribut des Männchensche-
mas sind (Gottfried Bammes, u. A.) Das heißt, es kann innerhalb 
männlicher Urteilsfindung durchaus oder sogar allerleichtest zu wi-
dersprüchlichen  Ergebnissen,  Unentschiedenheiten  und  Unsicher-
heiten kommen, weil deren Erfahrungshorizont beschränkt ist, infol-
gedessen  auf  keine  vollständigen  Statistiken  zurückgreifen  kann, 
und auf alternative Methoden ausweichen muß. Wem oder was der 
Vorzug bis ins Detail gebührt, weiß der Mann also niemals mit aller-
letzter Sicherheit oder Genauigkeit.   

Das erklärt dann auch, weshalb die „Geschmäcker“ so verschie-
den ausfallen können wie gehabt, und nicht alle Männer nur ein und 
dieselbe Frau am allerschönsten finden,  denn das Normativ  − im 
intersexuellen Bereich auch „Imago“ oder (von C.G. Jung) „Anima 
und  Animus“  genannt  − richtet  sich  im  wesentlichen  nach  der 
Gestalt  und  dem Verhalten  der  ersten  zehntausend  Männer  oder 
Frauen,  welche  dem Ästheten  zu  Gesichte  kommen,  wobei  auch 
noch zu berücksichtigen ist,  dass diesen neben einer rein statisti-
schen Erheblichkeit auch eine sozial unterschiedliche Gewichtung 
zukommen kann, sodass das etho~ und morphologische Normativ in 
der Regel von den Erscheinungsweisen der Mutter oder des Vaters 
dominiert bleibt. Mann und Frau folgen zwar  gleichermaßen besag-
ten  Schemata,  jedoch  nicht  „gleichermaßen“  hinsichtlich  der 
Gewichtung ihres etho~ und morphologischen Anteils, sodass man 
gut damit beraten wäre, ein männliches Weibchenschema vom weib-
lichen zu unterscheiden, und ebenso die beiden anderen Schemata. 
Frauen messen der Morphologie ihrer Objekte nicht so viel Bedeu-
tung bei,  wie es Männer tun. Sie  identifizieren die Vertreter aller 
drei  Geschlechter  vielmehr  anhand  ihres  Verhaltens,  wenn  auch 
nicht nur. Männer hingegen, analysieren zum gleichen Zweck viel-
mehr die Anatomie der Dinge, und zeigen sich auf diesem Gebiet 
entsprechend sensibler,  während sie  sich gegenüber Verhaltensan-
omalien eher unsensibel zeigen. Will sagen: Die drei Geschlechter-
schemen  des  Mannes  unterscheiden  sich  von  den  drei 
Geschlechterschemen der Frau, denn jedes dieser drei Schemen ist 
nach zweierlei Kriterien zu beurteilen, und eben die gewichtet ein 
Mann anders als eine Frau.  Drum bemerkt ein Mann bekanntlich 
auch nicht so leicht (wie die Frau), ob er von Seiten seines Gegen-
übers belogen wird oder nicht, denn das ist eben doch mehr dem 



Gehabe  anzumerken  als  der  Nasenspitze  oder  überhaupt  einer 
„Form“. Kompliziert sind die Schemata nun aber vor allem deshalb, 
weil  sich  deren  etho~ und  morphologischer  Anteil  ebensoschwer 
auseinanderhalten lassen, wie schon die Geschlechter, beziehungs-
weise ihre  exemplarischen Vertreter.  Eine  Frau repräsentiert  nicht 
allein das „Weib“, und der Mann vertritt nicht allein den Mahnen, 
sondern beide vereinen beide Geschlechter  auf sich,  obschon mit 
unterschiedlicher Gewichtung, denn es sind schon die Begriffe vom 
Verhalten und der Form nicht ganz so scharf zu trennen wie vieler-
orten vermeint. Ein Verhalten oder „Gehabe“ nennt man mitunter 
„förmlich“ oder „geziert“ – das sind  Adjektive der Gestalt –  und 
eine Form basiert auf räumlich sortierten „(Strecken-)Verhältnissen“ 
(„Proportionen“).  Selbst  nach  Entdeckung  eines  raum-zeitlichen 
Unterschiedes  (die  Unterscheidung  zwischen  zeitl.  „Länge“  und 
geometr.  „Länge“ oder  zw.  Strecke und  Dauer)  kann  auch  der 
Gestalt nicht ganz ein (zeitliches) Gehabe in Abrede gestellt werden, 
denn es ist auch die bloße Ausdehnung eine Tat (-sache) – ein sub-
santiviertes Verb oder „Tun-wort“ (also „Tat“) – also das Resultat 
eines energetischen Verhaltens, Verhältnisses und Sach-verhaltes. So 
jedenfalls,  lehrt  es  allein  schon  der  etymologische  Kontext  und 
Wortlaut  des  Verbums  >Ausdehnen<.  Der  Unterschied  zwischen 
Gestalt  und Verhalten gestaltet sich vergleichbar dem Unterschied 
zwischen Melodie  und Klang,  wobei  noch  gesehen werden  muß, 
dass auch dem Klang eine Melodie zugrundeliegt – nur eben viel 
höher frequentiert, und daher auch nochmals in Unter~ und Ober-
töne  aufzuschließen.  Verhaltensanomalien  zeitlicher  Natur  zeigen 
sich innerhalb diesen Vergleiches mehr als melodische Komponente, 
da  man nicht  mehr  von Anomalien  sprechen kann,  wenn sie  zur 
hochfrequenten  Regelmäßigkeit  geworden  sind,  und  vielmehr  als 
Klang in Erscheinung treten. Melodische Größen gleichen entlang 
ihres zeitlichen Verlaufes vielmehr „Ausnahmefällen“, dem auch der 
zehnte  oder  fünfzehnte  „Refraint“  keinen  größeren  Abbruch  täte. 
Wiederholt man den Refraint also mit wesentlich gesteigerter Fre-
quenz – in starker Zeitraffer, sozusagen – dann verwandelt sich die 
ursprüngliche Melodie in etwas, das jeder Hörer vielmehr der Kate-
gorie  „Klang“  zuordnen  würde.  Das  heißt,  der  Unterschied  zwi-
schen  diesen  beiden  Kategorien  ist  kein  wirklich  „wesentlicher“, 
und insofern ist auch der Unterschied zwischen den Geschlechtern 
oder zwischen den Erscheinungsformen einer Energie kein wirklich 
wesentlicher.  Die  beiden Geschlechter  im biologischen  Sinne des 
Wortes positionieren sich genauso wie ihre „Schemata“ lediglich am 
oberen und unteren Ende ein und derselben Skala und sind deshalb 
auch nicht voneinander zu scheiden,  sondern lediglich zu „unter-



scheiden“ (↔ gliedern). Erst dieser Unterschied (zw. Scheidung u. 
Unterscheidung) ist dann ein „wesentlicher“! 

Vielleicht  erklärte  das  auch  den  Umstand,  dass  Frauen  im 
Durchschnitt  über mehr Rhythmus- und Taktgefühl verfügen, und 
die besseren Tänzer sind, während sich die hervorragenden männli-
chen (Ballett-) Tänzer (wie Frauen) eher zu Männern hingezogen 
fühlen, also „schwul“ sind. Frauen wie Schwulen ermangelt es an 
Stelle dessen einem Gefühl für die „hardwear“ – die Verwendbar-
keit und Handhabung in sich scheinbar unveränderlicher Teile. Eine 
Frau nimmt Gegebenheiten mehr hin und wahr, als sie zu verändern 
oder zu ignorieren, und der Mann eher umgekehrt. Das soll nicht 
heißen, dass der Mann mitunter auch ganz offensichtliche Um~ oder 
Gegenstände übersieht – etwa häufiger als die Frau – sondern nur, 
dass  er  deren  augenblicklichen  Zustand  nicht  so  leicht  als  einen 
unveränderlichen hinnnimmt. Er akzeptiert eine Gegebenheit nicht 
so  leicht  als  eine  Unveränderlichkeit,  sondern  strebt  mehr  nach 
deren Überwindung. Ausnahmen bestätigen nur die Regel! 

 Da nun aber auch die zehntausend Frauen eines Mannes nähe-
rer  Umgebung  (Millieu)  noch  keinen  repräsentativen  Querschnitt 
der „Frau von Welt“ darstellen, geschweige denn den Querschnitt 
der „Frau vom Nachbarort“, entstehen in diversen Männern auch 
diverse Vorstellungen von einem „Superweib“, und diese Differen-
zen in der Vorstellung gehen auch mit zunehmender Bewandertheit 
nicht  verloren  − etwa,  wenn  der  alte  Haudegen  nach  den  ersten 
zehntausend Weibsbildern endlich noch zehn weitere zehntausend 
zu Gesicht  bekommen hat,  denn bis  dahin ist  er  schon längstens 
durch  ein  entsprechendes  Vorurteil  auf  eine  >selektive  Wahrneh-
mung<  reduziert.  Über  diese  kann  sich  bei  entsprechend  langer, 
unbefriedigter Dauernotgeilheit, aus der ursprünglichen Imago nur 
noch eine in Gestalt und Verhalten stark überzogene Karikatur der-
selben herausbilden, weil ihm nach weiterem Glotzen fast nur noch 
diejenigen Gestalten ins Auge springen, welchen sein vages „Vor-
bild“ ohnehin schon glich, also wird dieses in der Hauptsache nur 
noch bestätigt und in seinen Differenzen vom tatsächlichen Mittel-
maß  bloß  bekräftigt  oder  „schematisiert“.  Sein  Weibchenschema 
zeigt  dann eventuell  ein  Weib  mit  Riesentitten,  mit  Wespentaille, 
Beinen bis zum Hals oder eins mit einem überbreiten Riesenarsch 
und „Bantu-steiß“  − je nach dem, in welche Richtung das Vorbild 
schon  ohnehin  aus  derjenigen  Norm  ausscherte,  die  sich  dem 
Betrachter  erst  im fortgeschrittenen  Alter  präsentiert  und  im Ver-
gleich zur vermeintlichen „Norm“ aus vorpupertärer Zeit, nun bloß 
noch Wünsche offen läßt, und für Enttäuschungen sorgt. „Enttäu-



schung“ meint diesenfalles zehntausend Meilen zurückgelegter Fuß-
marsch mit ungeignetem Schuhwerk,  bei frostiger Witterung, ent-
lang einer Reihe von zwanzigmillionen Frauen unter welchen nicht 
auch nur drei Stück zu finden waren, die genauso komisch aussahen 
wie die komische Gestalt der Imago eines seelisch weit in  die Irre 
geführten Schwerenöters. Zwei davon waren schon zum zweitenmal 
verheiratet, und die dritte hatte bereits fünf uneheliche Kinder von 
drei verschiedenen Zuhältern. 

„Na, so ein Pech, aber auch!“

Ergo:  Schönheit  ist  ein  trügerisches  Phänomen,  das  seine 
Schwärmer auch ins Unglück führen kann, da es einer „Schonheit“ 
(↔ Schonung) zum verwechseln ähnlich ist. >Schon< ist ein Syn-
onym der  Adverbien  >bereits<,  >bestimmt<  und  >durchaus<.  Es 
will sagen, dass der Zustand oder die Form einer Sache ganz ihrer 
Bestimmung eignet, beziehungsweise einen voraus~ oder absichtli-
chen Zweck erfüllt, was aber in Bezug auf die Absehbarkeit einer 
Eignung komplexerer  Zu~  oder  Umstände,  von  einem Menschen 
gar nicht zuverlässig beurteilt werden kann, und stattdessen erst im 
Nachhinein, also nur über die Rückdatierung seines Urteils, welches 
erst nach erprobter Eignung gefunden war, lediglich dem Anschein 
nach „zutreffend“ vorausgesagt werden konnte. Deshalb ist der zu-
gehörige Ausdruck mit dem Umlaut >ö< an Stelle von >o< verlau-
tet. Was schön ist, ist nicht objektiv beurteilt, und weil nicht raus ist, 
ob dem objektiven Urteil gegenüber dem subjektiven ein Vorrang 
gebührt, ist das Thema „Schönheit“ auch ein so dermaßen schwieri-
ges und umstrittenes.  

 Kurzum: Nicht der Mann selektiert weibliche Gestaltkriterien, 
sondern der Slektionsdruck selektiert männliche Vorurteile, bis nur 
noch solche Männer übrig sind, denen genau nur das gut schmeckt, 
was auf den Tisch kommt. So läuft der Hase! Den Umlaut >ö< zur 
Indikation des so schwierigen Unterschiedes hat nun aber ganz of-
fensichtlich nicht irgendein Zoologe eingeführt – die Zoologie hat 
diesen kleinen Unterschied noch nicht mal verstanden, und zwar bis 
einschließlich heute nicht. Das heißt, ein „Selektionsmechanismus“ 
war sogar schon mitsamt seiner Tücke lange vor Mendel und Dar-
win  bekannt  –  in  jedem Falle  aber  schon  seit  dem,  da  man  ein 
„schön“ vom „schon“ unterscheidet, denn ohne eine solche Kennt-
nis wäre die Unterscheidung ja schon ebenso ungebräuchlich wie 
zweck~ und sinnlos. Von der Genesis an bis zum Ende des ganzen 
alten Testamentes handelt die Bibel von nichts weiter als nur der Se-
lektion des jüdischen Volkes, indes der Herr jeden aufmüpfigen oder 



ungehörigen (ungehorsamen) „Juden“ (≈ Richter ↔ Judikative) hin-
weggerafft hat. Die Juden sind das auserwählte Volk – das „gerech-
te“ Volk, was dem auch nicht in Abrede gestellt werden soll – aber 
es ist halt nicht auch schon derjenige gerecht, welcher sich bloß so 
genannt hat. Ich würde mal glatt behaupten, >Juden< existieren al-
lenfalls  legendarisch.  Bedenklich  ist  allein  schon  der  von  einem 
Volk an den Tag gelegte Eifer, mit dem es sich nominal von der all-
gemeineren Bezeichnung „Mensch“ abzuheben versucht. 

Unentschlossenheit ist  oder bewirkt nun eher das genaue Ge-
genteil einer Faszination. Unter „Faszination“ (↔ Faß / Fassung / 
Fessel) versteht man im Allgemeinen die Bannung (≈Bindung / Fes-
selung) aller fünf Sinne und Aufmerksamkeit des Beobachters, die 
aufgrund  des  besonderen  Wertes  zustandekommt,  welches  dieser 
dem Objekt  der  Betrachtung  beimißt.  Man  darf  wohl  annehmen, 
dass der Beobachter ganz unablässig nach diesen Objekten sucht, 
was aber zugleich bedeuten würde, dass er auch dieser „Fesselung“ 
entgegenstrebt.  Das Objekt kann außerdem auch ein in vielerei Hin-
sicht  „wichtiger“  Erfahrungswert  sein,  woher  wohl  auch  kommt, 
dass schwere Unfälle, die zu entsprechend schweren Verstümmelun-
gen führten, zahlreiche „Gaffer“ in Bann schlägt. Auch der Anblick 
des Grausamen bewirkt eine Art Faszination, doch bleiben wir zu-
nächst mal bei dem Objekt, welches schon zahlreiche Romanauto-
ren das „Objekt der Begierde“ genannt haben,  denn obschon auch 
>Gerte und Gürtel< wie ihre Verwandten >Gier und Gierde< bloß 
die  Fesselung  der  Sinne  meinen,  ist  das  Weibchenschema  nicht 
ebenso einfach gestrickt wie das einfachere „Beuteschema“. Die An-
sicht eines schönen Weibchens erweckt zwar ebenfalls die „Hab-
gier“ des Mannes, aber reduziert auf seinen Leib hat es bereits eine 
Besitzerin, die der Jäder zu berücksichtigen hat. Das Weibchensche-
ma bezeichnet  ja nicht  nur das Schema einer  weiblichen Gestalt, 
sondern wie auch das sogenannte „Kindchenschema“, zugleich sei-
ne Funktion innerhalb einer ethologischen Wechselwirkung mit dem 
anderen  Geschlecht  (bzw.  mit  dem Erwachsenen).  Obschon  man 
sich nur schwer vorstellen kann, auch gerne derjenige zu sein, wel-
cher  erbeutet  und  gefressen  wird  (oder  angerempelt  und 
ausgeraubt), darf dennoch nicht übersehen werden, dass selbst das 
Beuteschema auf einer vollends symmetrischen „Geschlechtertren-
nung“ basiert. Einen Verlierer gibt es auch hier nicht, obschon einen 
Überwältigten (oder eine Vergewaltigte), aber nach den Wünschen 
des Fliehenden oder eines Opfers geht es ja ebensowenig wie nach 
den Wünschen des Verfolgers oder Räubers – auch der Räuber wird 



schließlich gefressen. Ein Entkommen gibt es in dieser Hinsicht we-
der für das Fluchttier noch für das Raubtier – ganz egal, welches 
von den beiden das schnellere, stärkere oder das besser angepasste 
Tier ist.  Selbst die Pilze und Bakterien der Verwesung werden ir-
gendwann selbst gefressen, also sind einzig und allein der Verweser, 
die Verwesung oder der Verwalter diejenigen, welchen nichts und 
niemand  entkommt.  So  betrachtet,  fragt  sich  nochmal  ganz  neu, 
worin dann überhaupt ein Sieg bestehen könnte – worin das eigent-
liche Elend. Den althergebrachten Selektionsmechanikern zufolge, 
war ja immer derjenige „der Arsch“, welcher schon zur Beute wur-
de, noch ehe dieser auch nur ein einziges mal zum Stich kam und so 
einen Nachkommen zu zeugen vermochte. Der Sieger wäre dem-
nach der Überlebende, doch, so fragt sich: „wo ist ein solcher?“ – 
„schon mal überlebt, meine werten Herrn Zoologiker?“

Schon mal dem Tod von der Schippe gesprungen?

Ich  kann's  nun  nur  nocheinmal  betonen:  Der  Zoologe  hat  die 
Geschlechtertrennung nicht verstanden, und sein IQ reicht nicht mal 
auch nur annähernd an den eines Theisten hin. Wenn der Überle-
bende der Sieger wäre, dann gäbe es weder Überlebende noch Sie-
ger, denn gegen den Tod tritt jeder an, und noch keiner bis auf einen 
hat diesenen Kampf gewonnen. Einer ohne „Nachkommen“, übri-
gens. Christus zeugte vom Vater, aber keine Kinder, und wirklich 
überleben  tut  allein  der,  der  keine  Eltern  hat,  also  nicht  gezeugt 
wurde. Aber gut – soll es doch zunächst einmal nur um das überlie-
fern alias  überleben einer  genetischen Komponente gehen – auch 
Talent genannt. Nicht das Exemplar einer Spezies überlebt, sondern 
eines oder etliche seiner Gene und/oder Talente, und natürlich zäh-
len unter weitentwickelten Primaten bereits etwas anders gestrickte 
Vermögen zu den bevorzugten als dies unter den weniger weit ent-
wickelten der Fall ist. 

 Der kleine Junge, welcher seiner lieben Mutter einen Regen-
wurm mit nachhause bringt, meint ja tatsächlich, er könne ihr mit 
solcher Präsentation einen ganz ungeheurlich großen Aufklärungs-
dienst  erweisen.  Er  geht davon aus,  dass sie  ein derart  seltsames 
Unikum  noch nie gesehen hätte. Der Fund ist somit Lohn und Stolz  
seiner Anstrengung – ferner ein Beweis für seine besondere Auf-
merk~ und Wachsamkeit. Der Abenteurer kehrt mit noch nie gehör-
ten Neuigkeiten heim, zu dem Orte also, an dem er geboren und in 
die  Welt  „geworfen“  wurde  – „entsandt  und hinausgeschickt“  im 



wahrsten Sinne des Wortes. Sohn bedeutet Gesandter. Das ist in der 
Tat ganz großes Kino, und tatsächlich ist das die ureigenste Mission 
und Aufgabe des von einer Matrix (Gebärmutter) in die Welt gesetz-
ten Mahnen, denn gerade deshalb, weil er weder Gebärmutter noch 
Eierstöcke mitbekommt, kann er relativ bedenkenlos in vermientes 
Gebiet geschickt werden – an die Front – denn wenn es diesen das 
Leben kostet, ist noch nichtmal nur halbsoviel verloren wie des Fal-
les, da die Matrix selbst hinginge um nachzusehen ob man auch wo 
anders  „niederkommen“  könne,  und  die  Verneinung  am  eigenen 
Leib erführe. Nur darum geht es. Eine diesbezügliche Gewissheit 
besteht  allein  hinsichtlich  desjenigen  Ortes,  wo  die  Niederkunft 
schon einmal geglückt ist – da gibt’s nichts mehr zu entdecken oder 
auszukundschaften, denn die geglückte Geburt des eigenen Leibes 
zeugt davon. Von Interesse sind nur diejenigen (örtlichen) Gegeben-
heiten, Zustände, Verhältnisse oder Umstände unter welchen aus ir-
gendwelchen Gründen noch nicht niederzukommen war, denn bes-
tenfalls dort sind Gründe zu finden die dagegen sprechen, und allein 
die sind der „Fundamentalfeind“, welcher mit aller Entschlossen-
heit zu stellen und aus der Welt zu schaffen ist. An der eigenen Krip-
pe kann der Mahne nur Zeit verplempern, aber Energie und Zeit hät-
te  er  auch dann gewonnen,  wenn er  nach einiger  Erkundung der 
Gegend sein Leben verlöre und zu keiner Matrix „heimfinden“ wür-
de, denn dieser ist ein Mißlingen der Mission genausoviel Erfahrung 
oder Erfolg wie ein Gelingen derselben. Auch wenn fünf Söhne an 
die  Umgebung verloren  gegangen sind,  weiß sie  ausreichend be-
scheid über die Qualität ihrer Interaktion mit der Welt, und das be-
trifft sowohl ihr genetisch angelegtes „Vorurteil“ –  die Tauglichkeit 
ihrer Früchte –  als auch die Tauglichkeit ihrer näheren Umgebung. 
Früchte die nicht wieder heimfinden entbehrten der nötigen Infor-
mation ohnehin, und Früchte, welche trotz widriger Ümstände wie-
der heimfinden, haben die dafür notwendige Information unterwegs 
gefunden,  und  bringen  sie  heim.  Diese  „Theorie“  setzt  natürlich 
einen gewissen Lamarckismus vorraus, also die Fähigkeit des Ge-
noms,  auf  unpassende,  beziehungsweise  „neue“  Umstände  meta-
morphotisch angemessen zu reagieren – eine Fähigkeit, die der Dar-
winismus  zwar  nicht  ausschließt,  aber  auch  erst  gar  nicht  in 
Erwägung zieht. Dem Darwinismus zufolge findet die „natürliche  
Auslese“ erst auf der Aktionsebene adulter Lebewesen statt – nicht 
etwa schon auf (molekularer) „Stoffwechselebene“ noch innerhalb 
einer  zellulären  Interaktion  mit  den  weiteren  Umständen  („Um-
welt“).  Darwinisten  tun  ja  gerade  so,  als  ob  eine  konkurseifrige 
Wildnis nur bis knapp an  die exemplarische Oberfläche des Exem-
plares  einer  Spezies  heranreichte,  also  auch  nur  bis  dahin  wüte, 



während es innerhalb des Exemplares nur noch wie „gesittet“, also 
schon  ganz  jenseits  jeglichen  Konkurrenzgebährens  zuginge.  La-
marck hingegen erahnte den Konkurrenzkampf zwischen Tier und 
Tier schon auf zellulärer Ebene angesiedelt, wodurch entsprechende 
Erfolge unter Umständen auch schon am ebenso lebenden wie über-
lebenden Exemplar  festzustellen sein mußten.  Anders gesagt:  Bei 
Lamarck mußte der Verlierer solchen Kampfes nicht unbedingt in 
Gestalt eines toten Tieres auftreten, sondern konnte sich auch in Ge-
stalt einer situationsbedingt mißliebigen und dementsprechend bald 
überwundenen  Eigenschaft  niederschlagen.  Und  siehe:  Nur  wenn 
man die lamarck‘sche Fähigkeit unterstellt, kann man auch von ei-
nes  Mahnen „eigenen“  Genen sprechen,  die  er  angeblich äußerst 
rücksichtslos unters weibliche Volk zu bringen versucht, denn ledig-
lich selektierte und bloß geerbte Gene wären nicht die eigenen, son-
dern bloß die der Vorfahren, welche aus aller Welt stammen, und 
auch von jedem anderen Trottel weiterverebt werden könnten. Der 
Weiberheld hätte dem Weibe gar nichts außergewöhnliches zu bie-
ten, denn seine ganze Besonderheit gründete sich allenfalls auf einer 
genetischen Vater-Mutter-Mixtur, die sich wohl kaum wiederholen 
läßt. Sollte es ihm also tatsächlich gelingen, „seine“ Gene schneller 
und weiter zu verbreiten als andere, dann haben den „Wettbewerb“ 
die anderen gewonnen, denen er dann nur Mittel zum Zeck war, also 
Mittelsmann, denn ebenso „eigene“ wie eigentümliche Gene gäbe es 
dann ja gar nicht. Es gäbe nur die Gene der Vorfahrenschaft, bezie-
hungsweise die Gene einer Allgemeinheit.  Auch die Bezeichnung 
„eigenes (leibl.) Kind“ ergäbe  keinen Sinn, wenn dessen Leib oder 
individuelle Veranlagung nicht in ganz engen Zusammenhang mit 
dem Individuellen Lebenslauf der Eltern zu bringen wäre. Das ganz 
allgemein verbreitete stärkere Interesse am „eigenen“ Kind ist ent-
weder ebenso falsch wie unbegründet, albern und ungerecht, oder 
Chevalier de Lamarck behielt recht, und eines exemplarischen Lei-
bes Veranlagung und „Genom“ verändern sich auch entsprechend 
seines ebenso individuellen wie „exemplarischen“ Gebrauches. 

Wer  den  Lamarckismus  für  widerlegt  oder  unwahrscheinlich 
hält,  muß  auch  für  widerlegt  oder  unwahrscheinlich  halten,  dass 
zwischen einem adoptierten und einem „leiblichen“ Kind auch nur 
irgendein nennenswerter Unterschied besteht. Wenn die exemplari-
sche Lebensführung oder die exemplarisch differierenden Lebens- 
umstände keinerlei Wirkung auf die Veranlagungen des exemplari-
schen Organismus hätte, dann gäbe es auch keine solchen Gemein-
samkeiten zwischen Eltern und Kind, die  „individuell“,  „verbind-
lich“  oder  „bindend“  genannt  werden  könnten.  Individuell  oder 
exemplarisch wäre dann allenfalls der genetische Mix, der sich dann 



aber von dem der Eltern nichts als nur unterschiede. Insofern, als 
man eine Individualität diesen Falles so gut wie nur genetisch be-
gründet hätte, hätte man ein und desselben Menschen individuellen 
Umstand, Standort, Verstand und Standpunkt außer Acht gelassen, 
vergessen oder unterschätzt. Ein Jude und ein deportierter Jude sind 
aber eben keineswegs ein und derselbe Jude, und ein Kind ist seinen 
Eltern auch nicht wirklich (nur) wegen dessen besonderer Genetik 
besonders liebenswert. Ob ich im Regen oder im Trockenen stehe, 
macht sehr wohl einen sehr großen Unterschied. Allein die Konstel-
lation  räumlicher  Natur  begründet  alle  Besonderheit  –  nichts  als 
Nähe macht „nahestehend“, aber nichts liegt ferner als das gleich 
unter  dem  Herzen  getragene  gegen  ein  Fernstehendes  einzutau-
schen, also liegt der Mutter vollends fern, das Ferne dem Nächstlie-
genden vorzuziehen. Das Wort >Nächstenliebe< ist eines der tauto-
logischsten Tautologien überhaupt – nur was wirklich naheliegend 
ist, ist wirklich naheliegend. In der Begründung einer Mutter-Kind-
Beziehung sind eines Zöglings oder einer Mutter Genetik absolut 
nachrangig, und Zoologen übersehen das allein deshalb, weil Zoolo-
gen ganz absonderlich dämlich sind. Zoologie und Evolutionstheo-
rie begründeten den Rassismus und eine forcierte „Rassenhygiene“ 
in nahezu selbem Ausmaß, wie es zuvor und bis dahin nur von ei-
nem Judentum zelebriert worden war. Dem Juden ist kaum etwas 
noch weniger wert als ein Nicht-Jude. Nun spricht zwar tatsächlich 
einiges  dagegen,  den  Juden,  zumal  das  Judentum, eine  Rasse  zu 
nennen – tatsächlich bezeichnet das eine Religion – aber das Nomen 
>Rasse< spricht für >Rotte<, und eben das hat um einiges mehr an 
Gewicht, als das immerwährend seichte Geschwätz klugscheißender 
Rassenkundler, Anthropologen oder Hobbytheologen. Rasse ist, was 
Rotte ist, und das gilt im übrigen auch für die Russen, den Rotz und 
die  Ratten. Rasse wie Ritus sind, was des Menschen  Rettung und 
Reise sind – so geht die Auflösung dieses werten Wörterrätsels. Je-
des dieser Nomen geht mit dem Riss (↔ reiße!) auf eine gemeinsa-
me Wurzel zurück. Freilich sind nun nicht die Ratten des Menschen 
Rettung, aber durchaus das Leben mit Ritualen und das Leben in 
Rotten alias Gruppen oder Gemein-schaft(en), und von daher haben 
dann wohl  auch  das  in  Rotten  lebende  Nagetier  und  der  Nasen-
schleim ihre  Namen.  Zur  Differenzierung geno~ oder  phänotypi-
scher Zustände ist das Nomen >Rasse< also denkbar ungeeignet und 
wie schon so überaus zahlreiche andere Nomen, nur noch ein wei-
ters Zeugnis für die ebenso idiomatische wie idiotische Deutung un-
seres Vokabulars. An dieser Stelle darf ich es nocheinmal betonen, 
beziehungsweise wiederholen: 



Idiomatische Deutung ist atheistische Deutung ...

… und atheistische Deutung ist ein falsches Zeugnis wider seine 
Nächsten. Letzteres ist gerade ebenso viel wie eine falsche Unter-
richtung oder Informierung des Nächsten, wonach nur noch festzu-
stellen  bliebe,  dass  der  Nachfahre  zunehemends  schlechter  infor-
miert wird als der Vorfahre. In der Evolutionstheorie darwinscher 
Facon (= Fassung) ist vielmehr ein Verlust an Erfahrung, als ein Ge-
winn zu sehen.  Darwins  Art  und Weise,  seine  ebenso  neuen wie 
ganz individuell interpretierten Entdeckungen oder Erfahrungen in 
Worte zu fassen und so unters Volk zu bringen, sorgten vor allem für 
eine eher ungünstig zu bewertende Deformation des seinerzeit aktu-
ellen  Bildungsstandes  und  Weltbildes,  an  welchen  infolge  seiner 
schlechten Wortwahl noch heute schwer „laboriert“ wird. Nicht nur 
ein Großteil allen nur irgendwie motivierten Völkermordes geht auf 
atheistische Konten, sondern aller Völkermord samt und sonders. Es 
verhält sich solches Urteil schließlich wie mit der bloßen Definition: 
Sich Jude,  Christ  oder Moslem zu nennen,  aber seine  Brüder  zu 
morden ist entweder ein Widerspruch (in sich), oder der Jude (Christ 
od.  Moslem) und ein Theist  sind  zwei ganz  verschiedene Dinge, 
denn Theist ist nur, wer weder Bruder noch Schwester noch Völker 
mordet. Folglich ist es völliger Blödsinn, zu behaupten, der Glaube 
an einen Gott verantworte viele Schlachten und Blutbäder. Nicht ein 
einziger Soldat,  Söldner oder Kreuzritter  war Christ,  Theist,  Jude 
oder Moslem. Jeder, welcher je gegen seinen Bruder, Jerusalem oder 
gen Mekka zog, war Atheist, und zwar genau solcher, der schon To-
mos und  Atomos  nicht  voneinander  zu  unterscheiden  bereit  war, 
also schlichtweg nicht wußte, wie etwas zu heißen oder nicht zu hei-
ßen ist. Den Mord wie überhaupt jeden Effekt aus Rach~ und Eifer-
sucht  überläßt  der  Theist  schon  per  Definition  seinem Schöpfer, 
denn andernfalls wär der Theist schon per Definition kein Theist. 
Kriegstreiber erkennt man an so Sprüchen wie: „Wir sind keine Bay-
ern – wir sind Franken, (und das ist ein Unterschied)“. Es ist immer 
derjenige, welcher den Krieg will, provoziert und dann beginnt, der 
von  seinesgleichen  unterschieden  sein  will  und  diese  Unterschei-
dung so fröhlich betont. Es ist derselbe, der auch immerfort predigt, 
dass an allen blutigen Schlachten nur der Glaube schuld sei, der des-
halb aufgegeben werden müsse. Es ist derselbe, der einfach nur rotz-
dämlich ist und bloß saublödes Zeug daherredet.

Wer Waffen gegen seine Nächsten führt, handelt nicht wie, son-
dern wider Christus. Folglich war nicht Christ, wer je mit Waffenge-
waltgen gen Mekka zog. Ergo: Der Atheist nimmt sich noch nicht 
mal nur seinen eigenen Unfug zu Herzen, denn das Definieren ent-



springt ja atheistischen Gefilden, und sollte eigentlich ganz automa-
tisch  dafür  sorgen,  daß  derartig  dumme  Hetzreden  unterbleiben. 
Aber „nein“ – der Widerspruch in sich wird trotzdem und wider al-
len  besseren  Wissens  gepflegt,  verbreitet,  unterrichtet  und  aufge-
schrieben, denn >Atheismus< und >Inkonsequenz< sind schon gera-
dezu ein und dasselbe, nämlich Idiomatik alias Idiotie. Jude ist, wer 
die Judikative oder ein Gerechter ist, also ist nicht Jude, wer mordet, 
rächt oder lügt. Ergo: Die Anzahl aller Juden dürfte sich derzeit auf 
maximal zehn Mitglieder in der ganzen Welt beschränken, und ganz 
ähnliches gilt demnach auch für Christen, Muslime oder Theisten. 
Damit  dieser  Spaß  aber  nun  auch  wirklich  sitzt  und  richtig  an-
kommt, brauch ich es wohl nur noch folgendermaßen ausdrücken: 

Ein Ungläubiger ist schon per Definition kein Gläubiger ...

...  und umgekehrt ist ein Gläubiger schon per Definition kein 
Ungläubiger. Ganz dementsprechend ist auch noch nie  ein Christ 
zum Islam konvertiert, denn Christen wie Juden oder Moslems kon-
vertieren  schon per  Definition  nicht.  Wer  konvertiert,  war  weder 
Christ noch Moslem noch Jude, und das gilt selbstverständlich auch 
für alljene, die schon Gegenteiliges zu behaupten suchten oder sol-
ches gelobten oder glaubten. Ein Glück für alle, die je konvertierten, 
denn sie dürfen sich sagen, dass sie noch nie etwas anderes waren, 
als das, was sie erst zuletzt (aber nun für immer) sein wollten – ein 
Pech allerdings für alle, die sie aufnehmen, denn so wird der Haufen 
alljener immer größer, die das gerade ebensowenig begreifen wie 
das  Hauptfordernis  auch  nur  irgendeiner  Religion.  Zwar  forderte 
schon  Christus  die  Umkehr  im  Geiste  (meta-noeite!),  allerdings 
nicht die Umkehr des Nomens oder einen Bruch mit dem Wort. Er 
meint nicht, dass du denselben Scheiß nur unter einem anderen Na-
men fortsetzen, sondern eben gerade diesen Scheiß endlich mal un-
terlassen sollst. Wenn's nur wirklich Religion ist, dann ist eine Reli-
gion so gut wie die andere, denn nicht's wie nur Rücksicht heißt, 
verheißt  und  verlangt  nicht  auch  nur  irgendeine  (echte) Re-ligio.  
Sehe dich gebunden an das, was du sagst und was gesagt worden ist, 
und sehe das, was gesagt worden ist, an das gebunden, was du rätst  
oder redest – wahre den Zusammenhang zwischen dem Wort zuvor 
und dem Wort danach – mache nichts denn wahre Aussagen oder 
Zeugnisse. Allein hierin ist Gottes Abbild alias Ebenbildlichkeit zu 
suchen und zu finden: Zeuge vom Lauf der Dinge nur so, wie er tat-
sächlich ist, und entstelle ihn nicht mittels böser Fratzen, denn das 
wäre der Mißbrauch seines Namens. Stelle ihn nicht so hin, wie ER 
nicht ist, und behaupte vor allem nicht, er wäre ungerecht. Gib ihn 



wieder, nur so wie er ist,  aber gib ihn wieder, also  bilde ihn ab,  
denn nur wer IHN abbildet, ist Mensch, und zwar per Definition.  
Der Nachfahre des Affen ist nicht der Mensch! Die Aussagen der  
Darwinisten sind Falschaussagen – Beweis hin oder her.  Die Be-
weise beweisen lediglich, dass der Nachfahre des Affen ein Nach-
fahre seiner Vorfahren, nicht aber, dass dieser Vor~ oder Nachfahre 
„Mensch“  zu  nennen  ist  –  weder  Mensch  noch  Homo sapiens  – 
denn die Nennung funktioniert ganz anders als von Darwin und sei-
nesgleichen erfunden und vorgemacht. Sofern der Lauf der Dinge 
ein logischer ist, so soll auch sein Abbild, respektive das, was ihn 
abbildet, logisch sein, und allein aus dem hast du zu erraten, wie, 
woher und was der Herr, der Hirt, der Hort oder das Herz ist. Denkst 
du aber gerade ebenso unlogisch, wie du dingst oder dichtest, dann 
kann dir kein Recht zuteil werden, denn für dies muß man selbiges 
zuerst  einmal erkennen. Nur dieweil du falsche Vorstellungen vom 
Recht hast, wird’s dir nicht zuteil, obwohl dir Tag um Tag nicht auch 
nur irgendetwas anderes zuteil wird. Nur von dir wird’s dann kein 
Teil, denn dann bist ja vielmehr nur du ein anderes – nicht aber das 
Recht oder eine Gerechtigkeit. 

… be continued …

zuletzt durchgesehen, korrigiert und ergänzt am 27. Feb. 2013


